

ويليه كتاب

فتح الملك العلى ، بصحة حديث باب مدينة العلم على

تأليف البت الم المحدّث الحبّة أحدين محدّب الصّيت بيق الغاري محسّب بي

> الطبعـــة الأولى ١٣٨٩هـ – ١٣٨٩



الثمن ٦٠



الرُّهَالَ عَلَى فَي عَقِقَ نَنْ عَالِي الْحَوْتِ فِي إِلَى عَلَى الْمُونِ فِي الْمُونِ فِي الْمُونِ فِي الْمُ

فتح الملك العلى ، بصحة حديث باب مدينة العلم على

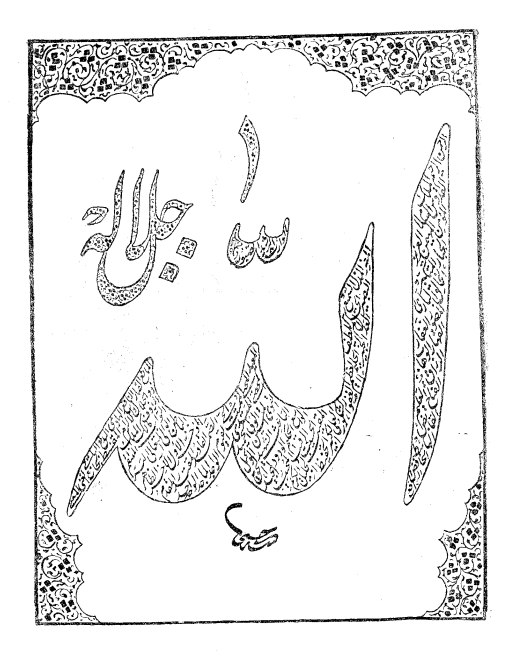
تأليف البحرِّ الجرِّة الجرِّة أَحْرِبُ الْحَرِّبِ الْحَرْبِ الْحِرْبِ الْحَرْبِ ا

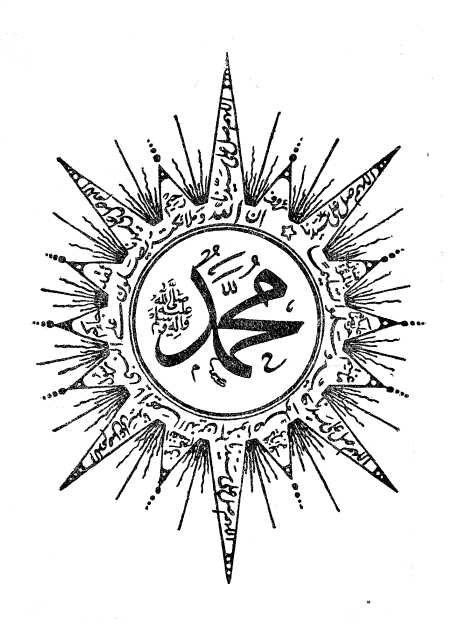
الطبعة الأولى القاهرة ١٣٨٩ – ١٩٦٩م

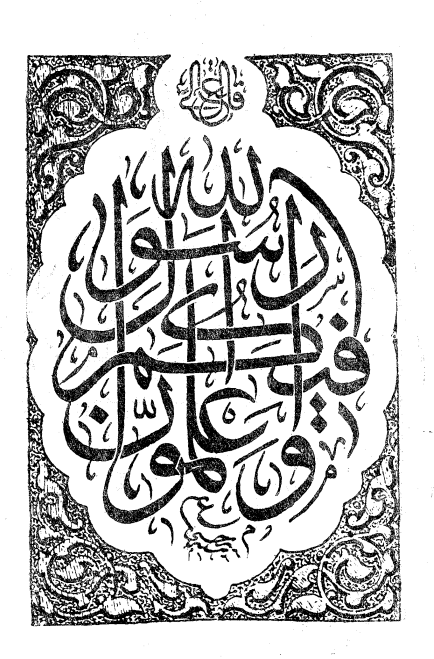


النقشبندي











# بر الترارمن ارم

بسم لله الرحن الرحيم والحمدلله رب لعالمين ولصلاة والسم على سيرى رسول إلمه الأصين سيدنا محمدالنبى الصادن لكريم وآله وسلم تسبليمًا كثيرًا ·

يشرفنى أن أقدم لأول مرة – أمانة لشبخه وعرفانا بفضل لله علىّ وإداء لرسالة المؤتمن على بعض خزائنها العلمية والروصية - هذا المؤلف النفيس العززلكتاب-على بن ابي طالب امام العارفين - سلام الله تعالى على ورضاه - والمعنون مكتاب البرهان الجلى على صحة ا تحساب الصوفية اليعلى كرم الله وجهه - ومعه كتاب-فتح الملك العلى في صحة حديث باب مدينة العلم على عليه السيلام - لشيني العارف باللر – العالم المحدث والقطب الروحانى ولحالله الذى بيسرى نورا لنبوة والسنة بين جنيع - الشيخ أحمدبن محمدالصديق الحسنى الادديسي مضون الله تعالى علير - شيخى الذى تشرنت لمقائر وصحبت والاقتراء بر ما وفقنى ربي - والذن لايزال حيا بالنسبة لحدر ومازلت بحمدالله والصلاة والسلام على سبيعب

رسول الله وآله متشرفا بصحبة – حلتسا لمدده وامداده الموصول بسيدا لأنام صلوات الله تعالى وتسليمه عليه وعلى آله وهوعين الوجود ونفشل صحا بتى صلى الله عمليه وعلى آله وسلم تسليما تاما حيا ركافيه .

أ محرالصديد بن محره بالطيأ نواراد وما لمسنية مجه العلماء متاجهم بجعثره وساد تلألأن أنواها لمين والفعل فيها أرق للمنان ه أصاء بنوراحم أركام لبرخ

ذلك الكتاب نفحة من علمه ورشفة من بجره الزاخر في العلم والحديث والسيرة والسنة المنيرة والتاريخ وسان لحفظه الفريد رضى الله تعالى عنه، وصائمة الفاهرة والباطنة وقدرته على اسنا و العلوم والمعارف الى اصول فزائها وينا بيعها – فا نتساب الصوفية إلى سيدنا الامام على كرم الله وجهه – أمر يعرفه أولوالبصائر من السادة الصوفية الغارتين في بجور معارفه – ومحققه هنا بجلاء وصفاء ولى الله الوارث المحدى أحمد بالمحدين محد بله وسول العلم من قبل ويزداد الذين آ منوا إيما نا ويسعد المؤمنون به وليكون مجة على زائغى القلوب والأبصار أو ضعا فها وليكون مجة على زائغى القلوب والأبصار أو ضعا فها

ممن لم يتذوتوا بعد من هذا المنهل الصافى ولم يتمكنوامن معرفة التاريخ الصحيح – أواُ ولئكُ الذين ينكرونس بلاعلم أودراية ·

يا أسفى على نفس ما تزوت ، بكأ سالهوى مدم، قررتى والله المستعان على كشف الفشارة عن الأبعالتنب العكوب مِرَاةَ البصائروالاذواق والصلاة والسيلم على سيدنا ومولانا ممرسول الله الفاتح لما أغلق. دا ع كان التعرف أصد هر العل بالعلم على وجه اللغلام كاتل شيق أعرابها والفن بالعنائم دون الرغص فنالك عمل أهل لعين -وهم أعلى مات الخلوم العابري - وأقربهم الى الله تعالى إعانا وتسلما وتسترا وتدريات فقول وعدا على على السرام ولوكيف الغطاء ما ازودة نقنا و سلول ضخع على قدرما تملى في مراته على السلام من علوم الينا والآخرة ومعارفها دحقائقها وسالكها وعلومنزلته بالبقين عندالله عز رحل – وطأ ودع نے علمه وما اختصه اللب تعالى من أسرار ومعارف رأى بها مالم يره بشرمشله متى كان يقول عليه السيلام - سلونى ٠٠

ونى مياة سيدنا الامام على كرم الله وجهه الوضوح الكانى على أنه علي السسلام قدوة أمتنا بعد رسول الله صلى الله على وعلى آله وسلم - وقرا بمنا إليه -على الصلاة والسيلم دعلى آله - وُرِّدُهُ وأوتى علوم الأنبياء ومجتهم ويقبي العارق بالله والعالم بالحق وسنوره - وجاهد مرباد أولى العزم من أصحاب السالات - وزهد زهر الاغبين عن كل شيء الادميه اللر تعالى - أبرتراب - وكانت صائه الدنوية على هامش معارفه الألهة وكانت دنياه - على عظم رسالة إلى محلها والملع بها منذشباب على السلام - وانجازاته وأعمائه فترة خلافته على السلام - كانت الدنيا بالنبية له أياما تَقَعَى يِزُدِي فيها النِّعانة وينقل بها الرسالة إلى خلفاء أمتنا المحدية متاركين ف أنظابها وأبدالها يحلونها بنورالله إلى يوم تشكم فييه الأمانات ويلقون فيه ربهم بالتميا ت رصى الله تعالى عنهم. أجمعين.

هوالله نور جامع ، تراه العين بنور بصيرتى هوالله مرآة مقيقى هوهو النور الحق ، ما تجلى لمرّمن بمرآة مقيقى

هوالنورلجب يقسناه فعلى نوره صفته هدايتي وهونورد أنا بقينا إذا ، ما تخلت عنى شريعتى هو نور علمب نور ، حال التحلى لطلق كريميتى مولاد صلى وسلم دائمًا ، أبرا على صبيك خرالبرة ولمربق الصونية واضح لازيغ نيه ولالبسس س لحربق مجاهدة النفس مع العيادة والذكر وصرّق لترجه حتى تقى البُّهِرة تَنْدُرِكُ بِولِطِنِ الأُمور ومقَائِنَة الأحرال والتحليات وتنجلى إرادة الحق تعالجب فى مرآة بعسيهم فلايرون فيها وبها سوى الأنوار البائية - فتتحلى فى ركة الذكرين مقبقة تحليات الوحود اللدنية (المؤمن مرَّاة المؤمن) فسنعمون بالأنوار الآلهة وهم لايزالون في خلقة الأشباع الرنبوية – سلوكا على معبرالروع - يرون بنورالله واليقين بيه مالايراه غيرهم – فهم خاصة عبادالله في الأولى وٰلَامُنَّة – ويوم القيامة يتمم الله لم نورهم بالتجلى الأعظم فيلتقى النور بالنور والصراة والسلام على سبيدنا مولانامحدرسول الله الأعظم وحبيب الأكرم ونوره الأكمل– وهوالنورالذي يعرفه الذاكرون في دنيانا

قبل الآخرة – ألا بذكرا لله تطمئن القلوب – إلى ربها-فى حياتها ومالها – سبحانك للهم صلى وسلم وبارك وائما أبرا على سينط محدالنبى الكرم وآ له صلاة وتسليما تا ما مباركا فيه – ما ذكره الذاكرون وما غفل عن ذكره الغافلون – اللهم وارزقنا خُرْنَ الأدب ومِرْنَ التوجه والسّاكرت في الذكر.

ذكرا لله باسم الكمال ، من بنوره انشقت إورود سناه يجلوك ذرة ، شناه أطيب ما في الوجود ذكرالله الزي اجبتبى ، قطب لزمان مشكاة لودود ومامن ذرة في الكون ، إلا بنوره قائمة في الوجود مولان صلى وسلم دائما ، أبرا على جبيبك عين لوجود مضى الله سبمانه وتعالى عنك ما ياسيد أحمال صوب وأرصناك ونفع بك عبا د الله المخلصين والعلما ولها ملين والصونية على وجه اليقين والحموللم رب العالمين .



## ترجمة المؤلف

هو الإمام المجتهد، خاتمة الحفاظ، فارس المعانى والألفاظ. محيى السنة، والداعى إليها. ومميت البدعة، والناعى عليها. أبو الفيض أحمد بن الشيخ الإمام المجتهد القدوة، الحافظ الحجة. مربى المريدين، وقطب الواصلين: أبى عبد الله شمس الدين محمد بن الولى السكبير، والبدل المشهير: محمد الصديق بن القطب الغوث الجامع بين علمى الشريعة والحقيقة: أبى العباس أحمد بن محمد آل عبد المؤمن التُجكانى المنصورى، الشريف الحسنى الإدريسى. ينتهى نسبه إلى إدريس بن على عليهم السلام.

نسب كأن عليه من شمس الضحا نوراً وفي فلق الصباح عمودا

ووالدته بنت المارف بالله ، الذاكر الله ، التالى لكتاب الله ، عبد الحفيظ ابن الولى الكبير ، العلامة الشمير : أحمد بن القطب الكبير ، لسان الصوفية ، للعبر عن أذواقهم ومواجيدهم ، بأفصح عبارة ، وأعذب إشارة : أحمد بن محمد المجوجى الحسنى الإدريسى ، الشهير بابن عجيبة . صاحب التفسير وشرح الحسكم وغيرهما .

فقد جمع للؤلف الشرف من الجمتين ، وضم أسباب المجد من الطرفين .

ولد سنة ١٣٢٠ه ، بقبيلة بنى سعيد ، فى بيت عمته ، حيث كان الشيخ الإمام والده فى زيارتها . وسماه باسم جده سيدى الحاج أحمد بن عبد المؤمن الذى كان إلى جانب حفظه للقراءات السبعة ، وإمامته فى الفقه وعلوم العربية ، يحفظ

صحیح البخاری فعادت علیه برکه تلك التسمیه ، وسری فیه سر صاحبها . فصار من كبار حفاظ الحدیث ، بل أمیر المؤمنین فیه .

نشأ في بيت علم وتصوف ، ووالاه الشيخ الإمام والده بعنايته في تربيته على الأخلاق الفاضلة ، وتعويده على الفتوة والرجولة الـكاملة ، حفظ القرآن الكريم في سن مبكرة ، وصلى تراويح رمضان بوالديه في البيت ، بالختمة كلها . وعادة أهل المغرب في صلاة التراويح ، قراءة الختمة كلمًا في رمضان ، بواقع جزء من القرآن كلُّ ليلة . وكان في صغره يحضر دروس الشيخ الإمام والده في صحييح البخاري ، فيسمع منه الحض على جهاد الكفار ، ووجوب الاستعداد لذلك ، فاتجه إلى تعلم الرماية ، ومهر فيها حتى صار يصيب من العشرة عشرة ، واقتنى أجود المسدسات والبندقيات ، استعداداً للجهاد الذي كان يتوق إليه . ويقتني ـ إلى جانب ذلك ـ كتب التفسير والحديث والفقه والتصوف، حتى جمع مكتبة عظيمة أنشأ لها غرفة خاصة في الزَّاوية الصديقية . ولما أمر الشيخ الإمام والده الإخوان الصديقين المقيمين بالزاوية : أن يحفظوا القرآن ، كتب المؤلف لهذه المناسبة كتاب « رياض التنزيه في فضل القرآن وفضل حامليه » وهو باكورة انتاجه العلمي ، وكان سنَّه حين كتبه أقل من التاسعة عشرة . وإذا رأيت ذلك الكتاب، ورأيت ما فيه من فصول ممتعة ، وبحوث قيمة . ثم رأيت العارف الشيخ عبد الرحمن الأخضر يعتذر في آخر منظومة السلم، بصغر سنه حيث يقول:

عرفت فضل الله على المؤلف ، وعظم ما وهب له . ولا عجب فى ذلك . فإن آل الصديق هيأهم الله للعلم ، وجعلم مأهلاله . كان الشيخ الإمام والد المؤلف رضى الله عنه يقول \_ متحدثاً بنعمة الله تعالى \_ : العلم مضمون لنا . وظهر مصداق كلامه ، فى مؤلفنا العظيم . ذلك أن جملة سنى حضوره ، سنتان . هما

سنة ٣٩ - ٠٠ هجرية . حصل فيهما من العلم ، ما لم يحصله غيره ، في عشرات السنين . ومما أَلفه في شبابه \_ وهو دون العشرين \_ كتاب : » تنوير الخلبوب مكفرات الذنوب » وهو ثاني تأليف له .

ولما وصل إلى الأزهر ، لحضور العلم . اشتغل أثناء ذلك بتخريج أحاديث الشهأب للقضاعي ، وكتاب الشهاب ، فيه مائتان وألف حديث . من غير ذكر صحابى ، ولاعزو إلى أى كـتاب . وقد شرع فى تخريج أحاديثه العلامة المحدث السيد محمد بن جعفر الكتاني رحمه الله . لكنه لم يتمه ، لأنه وجد فيه أحاديث غريبة لم يجد لها مخرجاً . فجاء المؤلف وخرج تلك الأحاديث كامها حديثاً ، مع بيان رُتبتها ، وذكر شواهد لها . بل كتب تخريجين لها : أحدهما صفير ، في مجلد ، سماه : « بغية الطلاب بتخريج أحاديث الشهاب » ، ثم سماه أيضاً « فتح الوهاب » والآخر . كبير في مجلدين ، سماه « الإسهاب في تخريج أحاديث الشهاب » يذكر فيه الحديث بإسناده منه إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم . على طريقة الحافظ ابن عساكر في تاريخ الشام . وأضرابه من الحفاظ الذين يروون في كتبهم ، الأحاديث بأسانيدهم ، وهي طريقة عزيزة لم يسلكما أحد بعد ابن عساكر (٥٧١ هـ) إلا المؤلف. وهي تدل على كَثرة الحفظ ، وسعة الرواية. وله غير هذا مؤلفات كشيرة ، بلغت عشرين ومائة كيتاب ، كليها ما بين حسن وأحسن ، وجيد وأجود . وكثير منها أنشأه جوابا لسؤال ، أو تسجيلا لمناقشة ، أوردا على منكر بغير حجة .

سئل عن حديث: « اعمل لدنياك كأنك تعيش أبدا » فألف رسالة سماها: « إياك من الاغترار بحديث أعمل لدنياك » .

وفى إحدى زياراته لفاس ، حصلت مناقشة بينة وبين بعض العلماء هناك في رفع اليدين في الدعاء عقب الصلاة . وادعى ذلك العالم أنه بدعة ، فألف رسالة

سماها : «المنج المطلوبة في استحباب رفع اليدين في الدعاء بعد الصلوات المكتوبة» طبعت بفاس .

وبلغه أن شيخاً يسمى الرمانى من أهل الغريبة \_ قبيلة بجوار مدينة أصيلا بالمغرب \_ يذكر حديث : « لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق » بانياً إنكاره على أن الطائفة غير ظاهرة اليوم ، ولا موجودة : فكتب رسالة سماها « الأجوبة الصارفة عن أشكال حديث الطائفة » أثبت فيها تواتر الحديث ، وبين معناه بما أزال عنه كل إشكال : وكتب المحدث السيد عبد الحى الكتانى رسالة ذكر فيها أن حديث « ومن لفافلا جمعة له » غير موجود في كتب الحديث وأنه بحث عنه في عدة كتب حديثية فلم يجده : فرد عليه المؤلف برسالة بين فيها أن الحديث موجود في تاريخ واسط للحافظ أسلم بن سهل الواسطى أحد شيوخ الطبراني : ونقل الحديث بإسناده من الكتاب المذكور ، وهو كتاب نادر . وصحف الكتاني حديث « من فارق الدنيا على الإخلاص » فكتبه « من رزق الدنيا » و بني عليه أن الحديث يحض على اقتناء الدنيا ، فرد عليه المؤلف برسالة سماها «وسائل الخلاص من التحريف في حديث من فارق الدنيا على الإخلاص».

وأمره الشيخ الإمام والده بالرد على ابن خلدون فى الفصل الذى عقده فى مقدمة تاريخه ، لله كلام على المهدى ، حيث ضعف أحاديثه ، وجرح رجال أسانيدها . فألف كتاب « إبراز الوهم المهكنون من كلام ابن خلدون » أثبت فيه تواتر أحاديث المهدى . وأبدى براعة فى الهكلام على الرجال فى التوثيق والتضعيف . وناقش فى ذلك مناقشة دلت على بلوغه درجة الاجتهاد فى علم الرجال . وقد طبع فى دمشق ، ونقل عنه علامة حلب ومؤرخها المرحوم الشيخ محمد راغب الطباخ ، فى المقدمة التى كتبها لمعالم السنن . وإذا قابلت هذا الهكتاب بما كتبه المرحوم الشيخ محمد حبيب الله الشنقيطى ، فى المهدى وعيسى عليهما السلام . وهى رسالة الشيخ محمد حبيب الله الشنقيطى ، فى المهدى وعيسى عليهما السلام . وهى رسالة

مطبوعة بمصر ، وجدت فرقاً واسعاً بينهما ، وتأكدت أن ماكتبه الشنقيطي إنما يصدر عن طالب مبتدى ، لم يعرف شيئاً من قواعد العلم .

ومما ألفه ولم يسبق إليه كتاب: «حصول التفريج بأصول العزو والتخريج» تحكم فيه على بدء تخريج الأحاديث متى كان ؟ وبيّن شروطه وقواعده. والمؤلف يعتبر منشىء هذا الفن و محترعه ، كما كان الإمام الشافعي منشىء علم الأصول. ولم يتكام أحد من الذين اشتغلوا بالتخريج ، في هذا الفن ، ولا حاموا حوله . كالبيهتي والزركشي وابن الملقن والزيلعي والعراقي وابن حجر والسيوطي وغيرهم. ومن مؤلفاته التي لم يسبق إليها أيضاً كتاب سماه «ليس كذلك» وموضوعه المتعقيب على الحفاظ في بعض إطلاقاتهم ، كأن يقول : الإمام أحمد أو ابن معين في حديث ليس له إلا طريق واحد ، فيقول المؤلف : ليس كذلك ، بل له طريق آخر ، لي له طريق صحيح ، فيقول المؤلف : ليس كذلك ، بل له طريق آخر ، بل له طريق محيح ، ويد كره . أو يقول : ليس كذلك ، لي له طريق صحيح ، ويدينه . أو : الراوي فلان ، ليس له متابع ، فيقول المؤلف : ليس كذلك ، بل له طريق صحيح ، ويدينه . أو : الراوي فلان ، ليس له متابع ، فيقول المؤلف .

وهو يدل على سعة حفظه ، وشدة اطلاعه . إذ لا يقدر على إثبات ما نفاه الحفاظ الكبار ، كأحمد وابن معين والدهبى والعراقي وابن حجر ، إلا من كان واسع الحفظ ، شديد الاطلاع .

ومن غرائب مؤلفاته رضى الله عنه التي لم يسبق إليها : كتاب مسند الجن ، وهو كتاب غريب ، ذكر فيه ألأحاديث التي رواها الجن عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم . ومنهم زوبعة الجني الصحابي وهو مذكور في الإصابة .

وكتب حاشية على شرح المناوى للجامع الصغير ، المسمى بالتفسير . وسماها : المداوى لعلل المناوى » ناقش فيها أغلاط المناوى فى التصحيح والتضعيف ، وفى الـكلام على الرجال ، وهى فى أربعة مجلدات كبار .

وخرّج أحاديث بداية المجتهد، لابن رشد، وسمى تخريجه « هداية الرشد بتخريج أحاديث بداية ابن رشد» وهو فى مجلدين . لا يستغنى عنه علماء الشريعة ، والباحثون فى الخلاف العالى . بل من أراد الاجتهاد ، فهذا الكتاب يكفيه .

وشرح رسالة ابن أبى زيد القيروانى المالكي بالدليل ، وسماه مسالك الدلالة . وعلى كثرة شروحها التى بلغت مائة شرح أو أكثر ، لم يشرحها أحد بالدليل قبل المؤلف . يذكر المتن ، ويعقبه بذكر دليله : إما آية أو حديث أو قياس أو إجماع ، أو دليل من الأدلة التى يعتمدها المالكية ، كعمل أهل المدينة أو قول الصحابي والاستصلاح .

ومن هذا الشرح كتب أصغر أشقائه شرحاً على العشماوية بالدليل أيضاً .

ولما ألف الشيخ محمد الخضر الشنقيطي ، رسالة « إبرام النقض لما قيل من أرجحية القبض » رد عليه المؤلف بكتاب كبير سماه « المثنوني والبتار في نحر العنيد المعثار الطاعن فيما صح من السنن والآثار » اطلع الشيخ الخضر على ملازم من مقدمته فأفح وأخذه العي والحصر.

نشأ منذ صغره ميالا لمعرفة الدليل ، لا يقبل قولا بغير دليله ، وذلك لما كان يسمع من الشيخ الإمام والده ، في دروس صحيح البخارى ، من تقرير الأدلة ، والترجيح بين المذاهب ، حسب موافقتها للدليل . وكان يسمعه وهو يحض على الممل بالسغة ؛ فنشأ محباً لها ، ولذلك ترك مذهب المالكية ، لأنهم يذكرون الفقه أحكاماً مجردة عن الدليل ، إلا في كتب ابن عبد البر والباجي وأضرابهما ، وتمسك بمذهب الشافعية ، لأن كتبهم تذكر لكل حكم دليله . ثم رأى وجوب الاجتهاد عليه ، فترك التقليد ، ودعا إلى العمل بالسنة ، ولاق في دعوته ، من متعصبة المقلدين ، وجهلة المتعلمين . إسفافاً في القول ، ورمياً بالبهتان ، وعناداً

يؤدى إلى الضلال. فلم يثنه ذلك عن عزمه ، ولا فت في عضده. بل صبر وصابر، وقابل إسفافهم بالجد ، وبهتانهم بالصدق وعنادهم بالحجة الدامغة. فاستفارت بكلامه عقول ، وتفتحت له قلوب ، وأوجد مدرسة للعمل بالسنة ، لا ثانى لها في شمال أفريقيا.

وكان يحب الإمام الشافعي رضى الله عنه محبة خاصة ، لأسباب ، منها : أنه كان يدعو إلى السنة والعمل بها ، ولقى من تعنت الحنفية بالعراق ، والمالكية بمصر . مثل ما لتى المؤلف من المقلدين اليوم ، ومنها : أن الشافعي كان يحب أهل البيت ، وكلامه يومى ، بتفضيل الإمام على على جميع الصحابة ، ومنها : أن المصوفية يعدون الإمام الشافعي منهم ، ويقولون : إنه نال رتبة البدلية ، وقد كان شقيقه العلامة الكبير المحدث الحطير السيد عبد الله الصديق ، رأى له رؤيا تدل على أنه يكون خليفة الإمام الشافعي ويسير على نهجه ، وقد حصلت هذه الرؤيا ، وهو لا يزال في الكتاب يحفظ القرآن . فتحققت — فيا بعد — باجتهاد المؤلف ، ونصر ته المسنة ، ودعوته للعم — ل بها . كا اجتهد الشافعي بعد أن كان مالكياً ، و نصر السنة ودعوته للعم — بين مقمصه الحنفية ، و بمصر مقر المالكية ، في ذلك الوقت .

أملى المؤلف مجالس حديثية ، فى طنجة بالزاوية الصديقية ، وفى مصر ، محامع سيدنا الحسين عليه السلام ، ومسجد الكيخيا ، فأحيا سنة الإملاء ، بعد انقراضها بسنين عديدة .

وطريقة إملائه: أن يلقى الحديث بإسناده منه إلى النبى صلى الله عليه وسلم، ويشرع فى شرحه وذكر شواهده، وما يتصل به من فوائد وآداب، فى مدى اللاث ساعات. فيدهش السامهين بقوة حفظه، وفصاحة لسانه وحسن بيانه، ومن الطرائف أنه أملى مرة بالزاوية الصديقة، حديثاً فى سنن البيهقى، وكان إسناده عجيباً، يتسلسل برواية مرضى: حدثنا الأعمش عن الأعرج عن الأصم

عن الزمن . . إلخ ؛ فلما انتهى الإملاء . قال له بعض الظرفاء : أخبرنى فى أى مستشفى رويت هذا الحديث ؟ وإن المؤرخ الشيخ عبد الرحمن الجبرتى الذى وصف إملاء السيد مرتضى الزبيدى ، وأثنى عليه ، لو شاهد إملاء المؤلف لاعترف بأنه أكبر وأوفى من إملاء صاحبه . ولقد رأيت مجالس إملاء ، لبعض كبار الحفاظ ، فوجدناها ضئيلة ، لا يبلغ مجموعها مجلساً واحداً من إملاء المؤلف .

وكان رضى الله عنه جميل الصورة ، بهني الطلعة ، إذا قابلته ، رأيت في وجهه تَلْكُ البهجة التي دُعَا بِهَا ٱلنَّبِي صلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم لَحْفَاظُ حَدَيْتُهُ ، حَيْثُ قال : « نَضَّرُ الله أمرأ سمَّع مقالَى فوعاها فأداها كما سمَّعها » بشوش الوجه ، سنحى اليد، كريم النفس ، مرضى الحلق . شجاعاً جريئاً ، لايهاب الموت ، ولا يخشى السلطان، وله وقائع مع السلطات الاستمارية الفرنسية والأسبانية ، نشرتها الجرائد الأجنبية فى أوربا ، منوهة بجراءته ، وكان عالى الهمة ، لا يقطى الدنية ، ولا يرضى الضيم ، يتواضع مع الضعفاء والمساكين ، ويساعدهم بماله وبجاهه وكان يكره تقليد الأفرنج فى أكلهم ولبسهم وعاداتهم التي تنافى روح الإسلام ؛ دعاء المرحوم الشيخ الظواهري شيخ الأزهر إلى حفلة غداء ، إحتفالا بالشيخ عبد الحي السكتاني عند عودته من الحج ، وكان من جملة الحاضرين المدعوين الشيخ محمد الخضر حسين والشيخ عبد المجيد اللبان والشيخ التفتازاني ، ودُعُوا إلى المائدة ، فإذا عليها شوك ، فأكل بيده ، ولم يستعمل الشوكة ، فقال الشيخ الظواهرى : وأنا آكل بيدى كما فعل الشيخ ابن الصديق ، و إن كان النبي صلى الله عليه وسلم قد أكل التمر ، بشوك النخل، فسأله المؤلف: أين يوجد هذا الحديث؟ قال: في الجامع المكبير، قال: لا يوجد فيه هذا الحديث . قال : هل أحطت بأحاديث الجامع الكبير؟ قال: نعم، وهذا الشيخ الكتاني بجانبك فاسأله، فسأله فوافق المؤلف على أن الحديث غير موجود ، وهكذا كان في التمسك بالحق ، لا يجابي فيه أحداً ، ولا يجامله ، وله في هذا الباب حوادث كثيرة مع علماء الأزهر ، يغلبهم بقوة حجته ، ويصكم ملك الجندل ، وبالجملة فهو مجتهد العصر وإمامه . قام بفريضة تجديد الدين ، وتحمل عبء الدعوة إلى السفة ونشرها ، جزاه الله خير ما يجزى به المجتهدين المجددين ، آمين .

## هذا الكتاب

المؤلف رضى الله عنه ، صوفى بفطرته ، شاذلى المشرب منذ نشأته ، يحب الصوفية ويعتقدهم ، ويدافع عنهم بلسانه وقلمه ، ويعترف بما وهبهم الله من أذواق ومعارف وأسرار ، ويزور الأولياء أحياء وأمواتاً ، يلتمس بركتهم .

وكان لا يحب ابن تيمية ، لانحرافه عن أهل البيت ، وعن الصوفية ، ويرى أن الله عاقبه ، فجعل كتبه عمدة المبتدعة ، فلا تجد ناصبيًّا ولا وهابيًّا ولا غيرها ، ألا وهو يستند إلى ابن تيمية ، ويحتج لابتداعه وضلاله بما في مؤلفاته .

وكان \_ مع إعجابه بالحافظ ابن حجر \_ يكره منه انحرافه عن الصوفية ، وإن كان لم يجرد قلمه لشتمهم وتكفيرهم كما فعل ابن تيمية .

ولمـا رد على ابن خلدون فى الفصل الذى كتبه عن المهدى ، وجده تعرّض المصوفية ، واعترض عليهم فى أشياء ، منها : انتسابهم للإمام على عليه السلام ، وأنكر سماع الحسن البصرى من على " ، كما أنكره كثير من الحفاظ ، فألف هذا الكتاب للأغراض الآتية :

- (١) بيان سماع الحسن البصرى من على عليه السلام ، بالطرق المعروفة عند أهل الحديث .
  - (٢) مناقشة ابن تيمية وابن خلدون ، ورد كلامهما بالحجة والبرهان ·

- . (٣) بيان سبب اختصاص الصوفية بعلى ، وانتسابهم إليه . ١٠٠٠ ١٠٠٠
  - (٤) بيان كشير من الخرق الصوفية ، ومنها ما هو غير معروف اليوم .
    - (٥) بيان سند الشاذلية بطريقُ الصحبة ، وبطريق الحرقة .
  - (٦) بيان أن سند الصوفية متصل بعلى عليه السلام، ليس فى انقطاع، ولا إرسال.

وإذا أردت أن تعرف فضل هذا الكتاب، وما ضمه بين دفتيه من بحث وتحقيق ، فاقرأ رسالة « اتحاف الفرقة برفو الخرقة » للحافظ السيوطى ، فإنك مين تقرأها لا تملك إلا أن تمترف بأن المؤلف هبة ، ادخرها الله لهذا العصر ، ليبين لمباده أن فضله ممدود ، وأن عطاءه غير محدود . ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم م





علم التصوف من أشرف العلوم وضعاً ، وأكثرها نفعاً ، جليل المقدار ، علم يزكى النفوس ، ويخلصها من أدوائها ، ويصفى مرآة القلوب ، فتشرق عليها أنوار بارئها ، علم يرقى الأرواح ، فى مراقى الفلاح ، ويهذب الطباع الخبيثة الردية ، فقصير أخلاقاً حميدة رضية .

أهله خيرة الله من خليقته ، والصفوة الممتازة من بريته ، عبدوه بصدق الأخلاص وإخلاص الصدق ، فبدا لهم من لوامع تجلياته ، وطوالع نفحاته . ما أشهدهم سر الحق في الخلق ، وعرفهم حكمته في مقام الجمع والفرق .

أهل التصوف هم - كا يقول الغرالى - السابقون لطريق الله وخاصته . سيرتهم أحسن السير ، وطريقتهم أصوب الطرق ، وأخلاقهم أزكى الأخلاق ، بل لو جمع عقل المقلاء ، وحكمة الحركاء ، وعلم الواقفين على أسرار الشرع من العلماء ، ليغيروا شيئاً من سيرهم وأخلاقهم ، ويبدلوه بما هو خير منه ، لم يجدوا إليه سبيلاً . فإن جميع حركاتهم وسكناتهم ، في ظاهرهم وباطنهم ، مقتبسة من نور مشكاة النبوة ، وليس وراء نور النبوة على وجه الأرض نور يستضاء به . وبالجلة فماذا يقول القائلون في طريق ، طهارتها - وهي أول شروطها - تطهير القلب بالكلية عما سوى الله تعالى . ومفتاحها الجارى منها مجرى التحريم من الصلاة . استغراق القلب بالكلية ، بذكر الله . وآخرها : الفناء بالكلية في الله .

ويقول أيضاً: حاصل عمل الصوفية قطع عقبات النفس ، والتنزه عن أخلاقها المذمومة ، وصفاتها الخبيثة ، حتى يتوصل بها إلى تخلية القلب عن غير الله تعالى ، وتحلية مذكر الله انتهى .

فبداية التصوف تخلية عن مذموم الأخلاق والعادات ، وتحلية بمحاسن الأفعال والصفات . ونهايته فناء في مشاهدة الله ، وصرف النظر عما سواه ، وسأالكه لا بدّ له من شيخ يعلمه كيفية السلوك ، ويجنبه آفات النفس ودخائلها .

قَالَ الإمام عبد الواحد بن عاشر الأنصاري في شأن المريد :

يصحب شيخاً عارف المسالك يقيه في طريقه المهالك يذكره الله إذا رآه ويوصل العبد إلى مولاهُ

وهكذا يتلقى كل شيخ منهم عن فوقه أخذاً وتلقيناً ، حتى تنتهى السلسلة إلى الحسن بن أبى الحسن البصرى ، الذى تربى فى بيت أم المؤمنين أم سلمة رضى الله عنها ، حيث كانت أمه خيرة مولاة لها ، ولطالما ألقمته أم سلمة ثديها . ولما حنكته بشعرة من لحية النبي صلى الله عليه و آله وسلم ، كانت تحتفظ بها ، بلعها الحسن ، وهو يتلمظ بها ، فرزق ببركة ذلك فصاحة فى العبارة ، وحكمة فى القول ، حتى كان الناس يقولون عنه إذا سمعوا وعظه : كلامه يشبه كلام الأنبياء ، وهو قد تلقن عن أكثر الصحابة علماً ، وأقدمهم سلماً : الإمام على عليه السلام . فإليه تنتهى سلسلة الصوفية ، أو خرقتهم كما يقولون . وعنه تلقيت حقائق التصوف ودقائقه ورقائقه . وهذا وإن كان متفقاً عليه بين الصوفية رضى الله عنهم، فإلى محتلفة : المحتلفون فيه ، فإن غيرهم من العلماء وقف إزاء هذه السلسلة مواقف محتلفة : منهم من أنكر اتصال السلسلة ، وزعم أنها منقطمة ، اعتماداً على تصريح كثير من الحفاظ بأن الحسن لم يلق عليًا عليه السلام ، بل صرحوا بأنه لم يلق بدريا قط . من الحفاظ بأن الحسن لم يلق عليًا عليه السلام ، بل صرحوا بأنه لم يلق بدريا قط . وهذا موقف ابن تيمية من الحفاظ ، وابن خلدون من الفقهاء والمؤرخين .

زاد ابن تيمية ، فأنكر اختصاص على عليه السلام بعلم لا يكون عند الشيخين رضى الله عنهما .

وهذا نتيجة حةد دفين في قلبه . ومنهم من اعترف بانقطاع السلسلة أيضاً ، أَكُنه لا ينكر على أصحابها تمسكهم بها ، بل نراه يتلقنها منهم ، تبركاً بهم ، والتماساً لفضلهم . وهذا موقف الحافظ ابن الصلاح ، والحافظ السخاوى وغيرها . ومنهم من أيَّدَ الصوفية في كلامهم ، وبيِّن انصال السلسلة بلتي الحسن لعليَّ عليه السلام . وهذا موقف الحافظ السيوطي الذي ألَّف رسالة إتحاف الفرقة برفو الخرقة ، وذكر فيها عشرة أحاديث ، يرويها الحسن عن على علمه السلام ، لكنها معنعنة لم يقع التصريح بالتحديث إلا في حديث واحد منها . والحسن مدلس كما هو معروف ، لا يقبل منه إلا ما صرح فيه بالتحديث تصريحاً لا يحتمل تأويلاً ، وذلكِ الحِديث الذي صرح فيه بالتحديث ، نسب الغلط فيه إلى راو قبل الحسن . وعلى ذلك لم تقطع رسالة الإتحاف حجة المنكرين ، وبقيت الخرقة في حاجة إلى رفو متين . وكل من جاء بعد السيوطي ممن كتب عن الصوفية وخرقتهم ، لم يزد على ما في رسالة الإتحاف جملة ، ولا أتى بما يروى غلة ، ولا يشفي علة ، حتى جاء مؤلفنا الإمام بكتابه « البرهان الجلي » فرفا الخرقة فيه رَفُواً مُحَكًّا ، صارت به أصح وأمتن ، وأقوى وأمكن ، وبيّن فيه أن معظم الذين حكموا بانقطاعها \_ وفيهم الحافظ ابن حجر \_ بنوا حكمهم على تقليد واسترواح ، ولو استعملوا حفظهم في البحث عن مرويات الحسن وتمحيصها ، لعلموا أنه سمع عليًّا عليه السَّلام ولقيه . ثم ذكر أحاديث من مسند أبي يعلى ، وسنن البيهق وغيرهما ، ويصرح فيها الحسن بالسماع من على ، تصريحاً لا احتمال فيه ولا غلط.

ثم عطف على ابن تيمية وابن خلدون فبيّن لها بأدلة كثيرة اختصاص على"

بالتصوف ، وبعلوم أخرى لم تكن عند الشيخين رضى الله عنهما . وبسط تلك الأدلة ، ووضحها توضيحاً لا يدع مجالاً للشك والتردد :

منها : أن علم على عليه السلام ، تو اتر مثل شجاعته ، حتى صار مضرب المثل. بين الناس جميعاً .

. ومنها: أن الصحابة ـ وفى مقدمتهم الشيخان ـ اعترفوا له بالتقدم فى العلم ، ورجعوا إليه فيما أشكل عليهم.

ومنها: أنه لم يسمّ أحد من الصحابة بالإمام غيره .

ومنها : قول النبي عليه الصلاة والسلام : « أنا مدينة العلم وعليّ بابها » .

وهذا الحديث هو الأصل في الباب، وهو السر اللباب ، فهو يشيد إمامة على عليه السلام وتقدمه في العلوم . كما يفيد أنه في الحقيقة باب النبي صلى الله عليه وسلم ، وليس السيد البدوى رضى الله عنه ، كما يشاع عند العامة بمصر .

وهذا الحديث اختلفت فيه أنظار علماء الحديث ، فالناصبية والمنخدعون بهم من أهل السنة جزموا بوضعه . واقتصر آخرون على تضعيفه . ومنهم من سلك سبيل التوسط ، كالحافظ ابن حجر فإنه قال : ليس بموضوع ولا ضعيف ، ولمكنه حديث حسن ، ولم يصححه إلا قليل من الحفاظ ، رمى بعضهم بالتشيع من أجل تصحيحه له ، لكن مؤلفنا الإمام ألف كتاب « فتح الملك العلى بصحة حديث ، باب مدينة العلم على " ) أثبت فيه صحة الحديث بتسعة مسالك ، لو رآها الحافظ ابن حجر ، لجزم بأن الحديث بلغ أعلى درجات الصحيح .

ثم عطف على الذين قالوا بوضع الحديث أو ضعفه أو تحسينه ، فناقشهم مناقشة طبيب بعلل الحديث ، خبير بقواعد التعديل والتجريح ، ماهر في تطبيقها

أحسن تطبيق ، ومكنه إطلاعه الواسع من أن يلزمهم بقواعد أصَّلوها ، ثم غفلوا أو تغافلوا عنها .

وسلك فيه أسلوباً مبتكراً ، لم يسبق إليه ، فقد ألف الحفاظ قبله أجزاء مفردة في تصحيح أحاديث أو تحسين ما للحافظ العلائي ألّف جزءاً في تحسين حديث « طلب العلم فريضة على كل مسلم »

وألَّف الحافظ العراقي جزءاً في صحة حديث التوسعة يوم عاشوراء .

وألَّف الحافظ ابن حجر جَزَّهُ في صحة حديث عموم المغفرة للحجاج .

لكن أسلوبه يفوق أسلومهم تنسيقاً وترتيباً ، وتفريعاً وتبويباً ، بل طريقة تخريجه الأحاديث في كتبه ، تخالف طريقة من قبله على نحو أمتع ، وبأسلوب أنفع ، لا نستثنى من ذلك ابن حجر شيخ الحفاظ بدون منازع ، ولا غيره .

ولقد قال بعض أفاضل العلماء المعاصرين : إنه لاحظ أن كلام مؤلفنا الإمام في تخريج الأحاديث ، أوسع من كلام الحافظ في التلخيص الحبير ، وهكذا تجد كل تخاريجه ممتمة نافعة ، وكما قرأت مؤلفاً من مؤلفاته ، ازددت يقيناً ببلوغه درجة الاجتهاد بجدارة واستحقاق ، ولو ذهبنا نذكر مؤلفاته ، ونبين ما امتاز كل مؤلف منها في موضوعه ، أو أسلوبه ، أو جمعه وترتيبه ، لم تنكف هذه المقدمة لذلك .

فلنقصر حديثنا على كتاب « البرهان الجلى ، وفتح الملك العلى » فهما أوضح دليل على سحة ما نقول ، لأنك لا تجد لهما نظيراً في كتب التصوف والحديث ، لا في موضوعهما ، ولا في أسلوبهما ، ولا فيما اشتملا عليه من قواعد وفوائد ، يعز وجودها في شيء من الكتب ، لأنها نتيجة خبرة واسعة ، وملاحظة دقيقة في تطبيق القواعد ، وذهن وقاد . ومواهب أفاضها الله على مؤلفنا الإمام العظيم ، وأهله بها لأن يكون حجة العصر وإمامه ، يجدد أمر الدين ويقيم أعلامه .

ثم إن كتاب « فتح الملك العلى » يعتبر أصلالكتاب البرهان الجلى ، وأساساً له ، لأن صحة حديث « أنا مدينة العلم وعلى بابها » ينبنى عليها صحة انتساب الصوفية إليه ، وأنهم أخذوا علومهم وحقائقهم عن إمام شهد له المعصوم صلى الله عليه وآله وسلم .

بل أمر بالقلق عنه ، حيث قال فى آخر الحديث السابق: « فمن أراد العلم فليأت الباب » ولذلك كان طبع الكتابين معاً ، غاية التوفيق ، وعين الصواب ، فليأت الباب » ولذلك كان طبع الكتابين معاً ، غاية التوفيق ، وعين الصواب ، لأنهما كما قَدَّمنا بمثابة أصل وفرع ، أو دليل ومدلول ، أو علة ومعلول .

فالتلازم بين موضوعيهما واضح للميان ، والتناسب بينهما لا يحتاج إلى بيان ، والله الموفق وعليه التكلان .

مصطفی المصطفی من الأنبیاء وصف یا علی الهـای الهـای فی کل وصف فی الوغی سیفك الهـای المعلی مفرد أنت فی السیاحة والتقی شهد الله أن شخصك قد كا صلة الأرض بالسـاهاء تجلت مثلها كنت للخـالافة أقضی مثلها كنت للخـالافة أقضی لیلة الهجرة المنیفـا تبقی یا أخا للنبی أنهـا م وأ كرم یكونوا

يا على العسالين في الأسماء من صفات الكال في الأعلياء في النهي رأيك العسلى الضياء وفي الدين والحجا والذكاء ن أنتي الأشخاص دون مراء بل تحلت في ذاتك العصاء كل من حازها بلا استثناء لك ذكرى وآية للفسلاء بإخاء أعظهم به من إخاء غير ما هم عليسه من أهواء



## فهرست البرهان الجلي

#### صفحة

- ١ خطبة الكتاب وذكر الباعث لتأليفه
- مقدمة وفيها بيان لزوم الشيخ في العلم والطريقة
  - ٤ الاتصال بالشاذلي من طريق الجزولي ورروق
    - ١٠ سند الطريقة الصديقية
- ۲۱ لأبي الحسن الشاذلي طريقتان: طريقة أنحكيم و إرادة ، وطريقة خرقة و تبرك ،
   و بيانهما بتفصيل .
  - ٣٥ طريقة الخرقة لأبي الحسن الشاذلي
  - ٤٥ بقية شيوخ الشاذلي في طريق الخرقة
  - وع معى الدين ابن العربي من شيوخ الشاذلي
    - ٥٠ طعن في خرقة التصوف جماعة
    - ٥١ نص طمن ابن تيمية في الخرقة
    - ٥٢ نص طمن ابن خلدون فيها أيضاً
  - ٥٥ حكم العلماء بنفاق ابن تيمية لثبوت بغضه لعلى عليه السلام
    - ٥٨ ابن خلدون كان ناصبيا منحرفاً عن علي "
  - ٥٥ كذب ابن تيمية في حكاية الاتفاق على تقديم أبي بكر رضي الله عنه
    - ٦٢ قال الشيوخ: أعطى على العلم اللدبي
    - 77 حديث صحيح يفيد تقديم على على الشيخين رضى الله عنهم
      - ٧١ كان عمر رضي الله عنه يقول : لولا على لهلك عمر
        - ٧٥ أعلم الأمة وأقضاهم على بدون استثناء
          - ٧٧ يضرب الثل بعلم على وشجاعته
          - ٧٨ التفضيل بين الصحابة ظني لا قطعي
        - ٨٥ فضل أجمع من الصحابة عليًّا على جميع الصحابة
    - ٨٨ كذب حكاية الإجماع على تفضيل الشيخين رضي الله عنهما

- على" مرجع أهل التوحيد والتفسير والتصوف وغيرهم
  - مزايا على على جميع الصحابة
  - ١٠٠ بيان بطلان كلام ابن خلدون أيضاً
  - ١٠٢ اختصاص جماعة من الصحابة كل في علم معين
- ١٠٨ عهد النبي عليه الصلاة والسلام إلى على سبعين عهداً لم يعهدها لغيره
  - ١١١ رجوع إلى إبطال بقية كلام ابن\ثيمية
  - ١١٤ الصوفية لا يعرفون الخرقة ، وإنما يعرفون الصحبة والاقتداء
    - ١١٧ كلام الشيخ الأكبر في معنى لبس الخرقة ، وهو نفيس
      - ١٣٠ العجلة مذمومة إلا في سبعة مواضع وبيانها
      - ١٣٦ المقصود من الخرقة ، الصحبة سواء حصل لبس أم لا ؟
  - ١٣٩ غلط ابن تيمية في فهم حديث: رأيت ربي في أحسن صورة
    - ١٤٦ أابس النبي صلى الله عليه وسلم الخرقة لجماعة من الأولياء
      - ١٤٩ حديث نزول الخرقة من الجنة موضوع

        - ١٥٣ تروى الخرقة من جمة الصديق ، رواية نادرة
          - ١٥٨ رُجُوع إلى إبطال كلام ابن تيمية أيضاً
    - ١٦٣ ابن تيمية لا يتكلم بالعلم والانصاف ساعة الرد والمناظرة
      - ١٦٨ من تدليس ابن تيمية
        - ١٧٢ كرامة لأبي محمد حبيب العجمي
      - ١٧٤ طُّعن ابن تيمية في رواية معروف الـكرخي والرد عليه ا
        - ١٧٩ للخرقة طرق لم يتعرض لها ابن تيمية
  - ١٨١ طمن ابن تيمية في سماع الحسن.ن عليٌّ والرد عليه من وجوه
  - ١٩٣ الحسن رآى عثمان وسمع خطبته فـكيف لا يسمع من على ؟
    - ١٩٦ ذكر الأحاديث التي رواها الحسن عن عليَّ عليه السلام

٢٠١ تصريح الحسن بالسماع من على عليه السلام

٢٠٣ تصريحه بمجالسة على عليه السلام وبالصلاة خلفه

٢٠٤ تصريحه بكثرة سماعه من على عليه السلام

٢٠٦ بيان متى يصح سماع الصغير؟

٣١٣ سند الخرقة من طريق الحسن عن على " ، صحيح على شرط البخارى ومسلم

٢١٦ الدليل على أن الحسن صحب عليا واقتدى به كما هو شرط الصوفية

٢٢٢ حديث النظر إلى على عبادة صحيح ، وادعاء الذهبي وضعه كذب

٣٢٣ من ضعف الحديث لم يفهم معناه

٢٢٥ لم ينفرد الحسن بأخذ الخرقة عن على ، بل وردت عنه من طرق أخرى أيضاً

۲۲۹ رد کلام ابن خلدون

٣٣١ ذكر من لبس الخرقة من الحفاظ والفقهاء وأهل الصلاح

\* \* \*

### المريد

وقعت أخطاء مطبعية لم نتمكن لظروف قاهرة من تصويبها نعتذر عنها اعتماداً على ذكاء القراء الألباء ، ولسكن لا يسعنا أن نترك مثل هاتين العبارتين أولاها في صفحة ١٥٩ سطر ١١ صوابها: ولبس أبو الفتح من أبي إسحاق بن شهريار المرشد الخ.

وفى الصفحة نفسها سطر ١٤ وصوابها : وصحب أبو عمرو شيخه أبا تراب النخشي ، وصحب أبو تراب شيخه شقيقا البلخي .

وفى صحيفة ٢٠٢ سطر ٧ نقص ، التصويب قال: صافحت جبريل عليه السلام ، قال : صافحت كفي سرادقات . . الخ .

# بِشِيْ لَيْهِ اللّهِ عَلَى سَيْدُنَا مُحْدُ وَآلَهُ وَسَلّمُ

الحمد لله رب العالمين ، الرحمن الرحيم ، ملك يوم الدين ، إياك نعبد وإياك نستمين ، وأشهد أن لا إله إلا الله الواحد الملك الحق المبين ، وأشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله الصادق الوعد الأمين ، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه والتابعين ، لهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد ، فلما كانت خرقة التصوف وأسانيد طرق الصوفية رضى الله عنهم أكثرها يتصل بأمير المؤمنين على بن أبى طالب كرم الله تعالى وجهه ورضى عنه من رواية الحسن البصرى عنه ، وكان الناس مختلفين فى سماعه منه على قولين : فأثبت سماعه منه قوم ، و نفاه آخرون ، تقليداً لمن قال ذلك من المحدثين بدون دليل ولا برهان ، واستند إلى نفيهم جماعة فطعنوا فى خرقة التصوف وأسمانيد الصوفية بالانقطاع وعدم الاتصال . أحببت أن أبين خطأهم فى ذلك وأحقق سماع الحسن من على عليه السلام ، واتصال السند من جهته بما لا يبقى معه شك ولا ارتياب ، وأجعل الكلام فى ذلك مع ابن تيمية وابن خلدون اللذين طعنا فى خرقة التصوف المتصلة بعلى عليه السلام ، وأبين أغراضهما الفاسدة من ذلك، وأبدأ ولا بالكلام على سند طريقتنا الشاذلية ، وأحقق اتصالها بأبى الحسن الشاذلي رضى الله عنه بالنبى صلى الله عليه وآله وسلم من الطريقين : طريق التحكيم والإرادة المتصل بعلى من جهة ابنه الحسن عليهما السلام ، وطريق الخرقة والقبرك المتصل بعلى عليه السلام من جهة الحسن البصرى رحمه الله تعالى .

وسميته ﴿ البرهان الجلى ، فى تحقيق انتساب الصوفية إلى على ، والاتصال بأبى الحسن الشاذلى ﴾ فأقول ، ومن الله تعالى أستمد العون والتوفيق :

( ١ — البرهان الجلى )

# Min

قال والدى قدس سره في بعض ما كتبه من الإجازات في الطريق.

أما بعد : فلا يخفى على ذوى البصائر والمقول أن الفنون كلم الابد فيها من واسطة، ومن لا واسطة له في فنه لا بركة له فيه ولو حصل فيه على الغاية القصوى ، فبركة الفن وسره وروحه وجود الواسطة فيه. فمن رزقها رزق الفن وبركته . ومن حرمها حرم الفن وبركته ، وهو أمر لا يحتاج إلى برهان إذ ليس الخبر كالعيان . ولما كان التصوف أولاها بذلك وأحقيها بما هنالك، وكان من لا شيخ له فيه لا يعبأ به ولا يلتفت إليه . بل هو عندهم لقيط لا أب له وسقيط لا طعم فيه . بل حتى لو فرض أن شيئًا من المعارف والأذواق حصل لأحد على سبيل خرق العادة بلا واسطة. فالمتعين عليه أن يستند إلى الواسطة أدباً مع الشريعة المطهرة، إذجاءت باعتبارها وأمرت بشكرها ، وأيضاً فإن الإستناد إليه فيه كمال ورفعة قدر وجلال لأن فيه خروجاً من رءونات النفس والأنانية إلى رفعة التواضع والعبودية. و ناهيك بها عِزاً وشرفاً ورفمة وفخراً. إذهى سبب للحرية. بل هي في الحقيقة عينها، ولو صح لأحد شيء بلا واسطة لما كان لمولانا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم جبريل عليه السلام واسطة مع أنهعليه الصلاة والسلامأجلمنه وأفضل وأعلىوأعز وأكل فني تقديم المفضول على الفاضل رفعة لمقام الفاضل وتنويه بعبودية الكامل ، وانظر إلى أمر الله تعالى الملائكة بالسجود لآدم مع أنهم لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون يُفتح لك الباب وتفهم سر الخطاب . فما عظمت الحرية في أحد إلا وكانت العبودية فيه أعظم . إذ ما تشرف من تشرف إلا بها ، وما طرد من طرد إلا بالدعوى والركون إلى الحرية والأنانية ، وما أفلح من أفلح إلا بصحبة من أفلح . وقد قال الجنيد رضى الله تعالى عنه سبق فى علم الله القديم ألا يدخل أحد لحضرته إلا على يد عبد من عباده .

وقال القطب أبو العباس أحمد المرسى رضى الله عنه ما صارت الأبدال أبدالا إلا بمجالسة أمثالنا . لذلك وجب علينا أن نذكر سندنا ونبين نسبتنا في هذه الطريق الدرقاوية التي هي لب الطرق الاتصالية الجامعة ببن الجيلانية والشاذلية المؤسسة على الكتاب والسنة والمخصصة بالنفحات الربانية . إذ في اتصال سببنا بسببهم ونسبتنا بنسبتهم استمطار للرحمات الإلاهية واستبزال للنفيحات القدسية وتحريك السلسلة النبوية . مع أن الإسناد من الدين في كل وقت وحين طال الزمان أو قصر وقل عدد الوسائط أو كثر ثم ذكر سنده الآني ثم قال وليكف الإنسان شرفًا وخراً أن يعرف رجال هذه السلسلة النورانية المحمدية فإنها سلسلة الذهب الإبريز التي من تمسك بمحبة رجالها نال رضى الملك العزبز. وأما من دخل فيها وكان حاقة من حلقاتها فلا يصف الواصف فضله ولا يلحق أحد شأوه وقدره. فقد قال القطب الشعراني رضى الله عنه في فوائد النسبة العامة أن المنتسب يكون كالحلقة في السلسلة لا يتحرك في أمر إلا تحركت السلسلة كلها معه إلى مولانا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بخلاف غير المنتسب فإنه يتحرك وحده ويسكن وحده اه .

وقال المارف الشعراني في مدارج السالكين إلى رسوم طريق العارفين اعلم أيها المريد وفقنا الله وإياك لمرضانه أن من لم يعرف آباءه وأجداده في الطريق فهو أعمى وربما انتسب إلى غير أبيه. فيدخل في قوله صلى الله عليه وسلم « لعن الله من انتسب إلى غير أبيه» ومرادنا بمعرفة الآباء صحة الاقتداء بهم في الأخلاق الشرعية، وقال سيدى عمر بن الفارض رضى الله عنه:

نسب أقرب في شرع الهوى بيننا من نسب من أبوى

<sup>(</sup>١) فى صحيح مسلم « من أدعى – أى انتسب – إلى غير أبيه أو انتمى إلى غير مواليه فعليه لعنة الله والملائكة والناس أحمعين لا يقبل الله منه يوم القيامة صرفا ولا عدلا » فالحديث يشمل – بطريق الاشارة – أدعياء الطريق كلهم .

وذلك لأن الروح ألصق بك فأبو الروح يليك وأبو الجسم بعده. فكان بذلك أحق أن تنسب إليه دون الجسم . وقد درج السلف الصالح كلهم على تعليم المريدين آداب آبائهم ومعرفة أنسابهم. وأجمعوا كلهم على أن من لم يصح له نسب الهوم فهو لقيط لا أب له فى الطريق، ولا يجوز له التصدر والجلوس لإرشاد المريدين إلا بعد أخذه آداب الطريق عن شيخ كامل مجمع على جلالته وخبرته بالطريق ، ثم يأذن له صريحاً بأن يرشد ويلقن ويلبس الحرقة على شروط ما كان عليه السلف رضى الله عنهم أجمعين ا ه و بعد هذا فلنشرع فى المقصود بعون الله فنقول :

### فصل

اعلم أن الاتصال بالشيخ أبى الحسن الشاذلى رضى الله عنه اشتهر من طريق. الشيخين الإمامين العارفين السكبيرين أبى عبد الله محمد بن عبد الرحمن بن أبى بكر ابن سليان الجزولى صاحب دلائل الخيرات، وأبى العباس أحمد بن أحمد بن محمد بن عيسى البرنوسي الفاسى المعروف بزروق رضى الله عنهما.

فن طريق أبى عبد الله الجزولى تتصل الطريقة العيساوية والحمدوشية والوزانية والريسونية والبقالية وغيرها ، فإن سيدى محمد بن عيسى أخذ عن سيدى أحمد بن عمر الحارثى السفيانى عن سيدى محمد بن سليان الجزولى وأخذ أيضاً بإذن شيخه المذكور عن سيدى عبد العزيز التباع عن الجزولى .

وأخذ عن سيدى على بن حمدوش العلمى العروسى المجذوب عن سيدى محمد الحفيان عن والده أبى القاسم الجابرى الخفيان عن والده أبى القاسم الجابرى الزعرى وعن سيدى عبد الله بن ساسى كلاها عن التباع عن الجزولى . وقيل إن سيدى عبد الله بن ساسى أخذ عن سيدى عبد العزيز التباع بواسطة تلميذه العارف المكبير سيدى عبد الله الغزوانى والصحيح أنه أخذ عن التباع بدون واسطة .

وأخذ العارف مولاى عبد الله الشريف العلمي الوزانيءن سيدى على بن أحمد

الصرصرى عن سيدى عيسى بن الحسن المصباحي عن سيدى محمد بن على الزمراني المعروف بالطالب عن سيدى عبد الله الغزواني عن التباع عن الجزولي .

وأخذ سيدى عبد الرحمن بن عيسى بن عبد الرحمن بن ريسون وشقيقه سيدى على بن عيسى كلاهما عن العارف الفزوانى عن التباع .

وأخذ سيدى محمد بن على بن عيسى بن عبد الرحمن بن ريسون عن سيدى عبد الله بن حسين امغار عن الغزوانى أيضاً .

وأخذ سيدى محمد بن علال الحاج البقالى عن سيدى أبى الشتاء دفين فشتا له عن الغزواني وكذلك يتصل به كثير من أولياء المغرب.

### فصل

والشيخ الجزولي أخذ عن أبي عبد الله محمد بن عبد الله امغار عن أبي عثمان سعيد الهرتناني عن أبي زيد عبد الرحمن الرجراجي عن أبي الفضل الهندى عن عنوس (بتشديد النون) البدوى راعى الإبل عن أبي العباس القرافي عن أبي الحسن الشاذلي .

قال: أبو العباس بن أبى المحاسن الفاسى فى المنح الصافية هكذا نرى هذه السلسلة كثيراً عند فقراء العصر وما رأينا عندهم غيرها ولست أعرف من هؤلاء الشيوخ الذين بين الشيخ أبى عبد الله محمد بن عبد الله الشريف امغار والشيخ أبى الحسن الشاذلى واحداً ، وأما الشيخ أبو عبد الله امغار فلا نزال نسمع أنه لقيه الشيخ أبو عبد الله الجزولى بدكاله وأنه أخذ عنه وسمعت أنه يذكره باسم الشيخ الشيخ أبو عبد الله الجزولى بدكاله وأنه أخذ عنه وسمعت أنه يذكره باسم الشيخ فى بعض ما جمع عنه من الكلام والمناقب. قال والإمام القرافي المذكور لا اعلم هل هو صاحب القواعد والذخيرة وشرح الأربعين وغيرها والتاريخ يوافقه إن كان هو أم غيره، وأبو عبد الله المغربي لم نجده فيمن وقع ذكره من أصحاب الشيخ أبى الحسن الشاذلى رضى الله عنه في لطائف المنن وكتاب ابن الصباغ وكتاب

الإمام الشريف أبي محمد عبد النور على أنهلم يستوف ذكر واحدمنهم وإنما ذكروا ما تيسر لهم من أعيانهم وعظائهم اه.

وتال حفيد أخيه أبو عيسى فى تحفة أهل الصديقية والقرافى العالم المعروف لايمرف بهذا الشأن فيؤخذ عنه طريق الصديقية وإنما يعرف له العلم الظاهر وإن كانت له مع ذلك ديانة وصلاح فهو أمر زائد على ذلك أخص منه ا ه .

قلت: ويبعده أيضاً كون القرافي أدرك أبا الحسن الشاذلى رضى الله عنه وأخذ العلم عن طبقته وأقرانه كالعز بن عبد السلام، بل مات القرافي قبل أكبر أصحابه وأشهرهم أبى العباس المرسى رضى الله عنه بسنتين فإنه مات سنة أربع وثمانين وستماية وكانت وفاة أبو العباس المرسى سنة ست وثمانين فيبعد أن يأخذ عن الشاذلى بواسطة مع اشتهاره وكونه معه في بلد واحد وتوفر الدواعى على الأخذ عنه، لا سيما وقد كان شيوخه يترددون إلى الشاذلي ويجالسونه، ويأخذون عنه. ثم على احتمال أن يكون فاته الأخذ عنه فاستدرك ذلك بواسطة بعض أصحابه فهو أخذ خرقة وتلقين لا أخذ حجبة واقتداء ، وطريق الشاذلية مبنية على الصحبة والاقتداء لا على الخرقة والتلقين، التي هي أقصى ما يصل إليه علماء الظاهر عند الميل إلى طريق التصوف وأعتقاد الظاهرين من شيوخ الطريق في عصرهم.

ثم وجدت الشيخ ابن عطية السلاوى قال في كتابه سلسلة الأنوار عنوس البدوى عن شيخه القطب الشمير الجامع أبى الحسن على القرافي صاحب القرافة، فهذا لو صح لحكان صريحا في تعيين كونه غير القرافي الفقيه لمكنه مما انفرد به صاحب السلسلة ولم يذكره غيره، بل كلمم اتفقوا على ذكره باسم أبى العباس القرافي أو الإمام القرافي . وأما أبو عبد الله المغربي فقد نقل صاحب دوحة الناشر عن شيخه الولى الصالح أبى الحجاج يوسف بن عيسى الفجيجي أن القرافي الذكور أخذ عن أبى العباس المرسى فإن صح ذلك من جهة النقل فالغالب على الظن أنه أبو عبد الله المغربي كناه بعضهم بذلك جهلا بكنيته ونسبته لأن أبا العباس أندلسي والأندلس

من المغرب في عرف المشارقة بل والجغرافيين والمؤرخين وإلا فهو أبو عبد الله بن سلطان المغربي التونسي أخو الشيخ ماضي أبي المزائم أو أبو عبد الله البجائي الخياط أو أبو عبد الله القرطبي الذي أرسله الشيخ أبو الحسن الشاذلي رضي الله عنه من الإسكندرية إلى تونس ليربي أبا عبد الله بن سلطان ويكمل حاله حيث تركه صغيرا وكان يمده غيبا ، فالعجب من قول أبي العباس الفاسي أنه لم يجد ذكر أبي عبد الله المغربي في أصحاب الشيخ أبي الحسن الشاذلي المذكورين فيا سمى من الكتب وكل هؤلاء مذكورون في كتاب درة الأسرار لابن الصباغ.

ثم وجدت القادرى قال فى المقصد الأحمد وما قاله أبو العباس بن الشيخ أبى الحاسن الفاسي في مؤلف له في أسانيد أبيه وتبعه حفيد أخيه سيدى المهدى في التحفة والإلماع من أنه لايعرف من هؤلاء الشيوخ أحدسوى الشيخ أبي عبد الله أمغاًرْ وأن القرافي المذكور لا يدرى هل هو العالم المشهور أو غيره وأن أبا عبد الله المغربي لم يوجد في لطائف المنن ولا في كتاب ابن الصباغ وسيدى عبد النور لا يوجب شيئًا في هذا السند ولا يكسبه ضعفا ولا علَّة لمــا علم في أن عاماء الظاهر لا يمتنون بمعرفة رجال هذه الطريق ولا بالتعريف بهم لعدم ترتب حكم شرعى على ذلك كما يترتب عليه في نقل الحديث، و إنما يمتني بذلك أهله المنتسبون. وقد تواطأت هذه الطريقة الجزولية على حفظ هذا السند ونقله بعضهم عن بعض وكنفي بذلك معرفة لرجاله وشهرة لهم لاسيما وقد تظافرت جماعة من أهل العلم الظاهر والصلاح على روايتهم لهذا السند أخذا وإجازة حتى تلميذ الشيخ الجزولى رضى الله عنه المؤَّذن بأنه أخذ ذلك عن الشيخ نفسه وهو أعرف شهادة وغيبا وناهيك تعريفًا بهم معرفته هو لهم . والتردد في أن القرافي هو العالم المعروف أو غيره لا ينبغي إذ من المعلوم أنه لا يعرف له أخذ في الطريق ولو كان لوصفه به الأسيوطي في حسن المحاضرة عندما عرف به كما وصف كثيرا في العلماء بذلك وهو حافظ الدنيا وعالمها مع كونه من أهل بلده وعدم وجوده أبا عبد الله

المغربي في الكتب المذكورة لا يؤذن بكونه منفيا ولا مجهولا. لأن تلك الكتب الثلاثة لم تتعرض لذكر أصحاب الشيخ الشاذلى كلهم ولا استوفت منهم بعض البعض ، هذا وقد ذكر الأبي في شرح مسلم أن ابن البراء كان يقرأ في مسجد القبة من تونس فأتاه رجلفقال له رأيت البارحة النبي صلى الله عليه وآله و سلم فقال لى: قل لفلان يعطيك جبة ، فقـ ال له ابن البراء قال لي أنا في اليقظة لا أعطيك شيئًا فذهب الرجل فدخل على الرجل الصالح أبى عبد الله المشتهر بالمغربي في موضعه القريب من المسجد المذكور فأعطاه الجبة فقيل له إن الرجل يتخرص فقال الشيخ لو عامت أنه صادق أعطيته الدنيا ، ومعلوم أن الشاذلي كان بتونس وترك أصحابا هنالك وابن البراء كان معاصرا له فأبو عبد الله المفرى المذكور في الحكاية ليس هو إلا ذاك والله أعلم ، وهو دفين خارج تونس وقبره شهير هنالك يزار، ثم الملم بهؤلاء السادات الماضين من حيث الظاهر إنما هو بالشهرة والساع وقد يكون الإنسان في قطر شهير وأهل قطر آخر لا يمرفونه وهو لم يطأ تلك الأقطار كلما حتى يستقرىء الججهول من المعلوم وهذا أبو زيد الرجراجي له شهرة عظيمة في أرضه لم يصله خبره ، وهل الآخرون بالقياس عليه إلاكذلك. وحيث لم يعرفهم ولا عرف شهرتهم فايستند إلى من عرفهم وعرفها حتى لا يحكم على معلوم بجهالة ولا على مستور بخمالة ا ه. و لما نقله حفيده العلامة محمد بن الطيب القادري في الزهر الباسم فى مناقب سيدى قاسم قال: وكأن أبا العباس الفاسى وحفيد أخيه سيدى المهدى ومن تبعيهما لم يكفيهم هذا القدر في التعريف بهؤلاء الشيوخ إلا أن يقال هو كاف في هذا الباب اه.

(قلت) أبو العباس الفاسى يتكلم على الإسناد من حيث الاتصال والانقطاع والمعرفة والجهالة في الظاهر لا في الباطن. فلا يلزمه أن ينتقل مما هو فيه إلا غيره وإلا كان خروجا عن الموضوع لأن البحث في الإسناد. بل مجرد ذكره من علم

المظاهر لا من علم الباطن الذي يسلم لأهله ولا يبحث معهم فيه. ثم إنه لم يجزم بجهالة المذكورين بل ولا نطق بها و إنما نسب الجهل إلى نفسه بهم وعدم وقوفه على تراجمهم، وذلك لا يستلزم أن يكونوا في نفس الأمر مجهولين فاعتراض أبي محمد الله تعالى عليه غير وجيه كما هو ظاهر والله أعلم .

وأبو زيد الرجراجي ذكر في (دوحة الناشر) أنه المعروف عند العامة بأبي زيد والياس المقبور بوادى شفشاوه من أعمال مراكش وأنه أقام بمكة عشرين سنة مجاورا وكان من كبار المارفين الواصلين إلى مقام القطبية وقد تقدم في كلام القادرى أنه مشهور ببلاده .

### فصل

وللشيخ الجزولي طريق آخر إلى الشاذلي فيما ذكره العارف الغزواني في جواب أجاب به العلامة محمد اللقاني المالكي المصرى ذكر له فيه أن إمامه وقدوته في هذا الشأن ، هو الشيخ العارف أبو محمد عبد العزيز التباع وقدوته هو وإمامه الشيخ أبو محمد عبد العزيز التباع وقدوته هو وإمامه الشيخ أبو محمد عبد العزيز العجمى أخذ عنه بالجامع الأزهر وقدوته هو وإمامه الشيخ أبو الحسن الشاذلي اهوم منقطع جزما فإن بين وفاة الشاذلي وولادة الجزولي نحو مائة وخمسين سنة تقريبا وهو زمان لا يمكن الأخذ فيه بواسطة بل ولا واسطتين ، فلمل العارف الغزواني يقصد أن العجمي المذكور تنتهي طريقته إلى أبي الحسن الشاذلي كا يقول الصوفية المتأخرون شيخنا أبو الحسن الشاذلي وكما يقول الشيخ الأكبر في الفتوحات المكية عن بعض المقدمين شيخنا في هذا المقام فلان كالحلاج والغزالي والجيلاني ، فليس المراد أنه شيخ بدون واسطة بل محمول على ما ذكرنا والله أعلم .

### فصل

ومن طريق الشيخ زروق تتصل بالشاذلي رضى الله عنه الطريقة الناصرية والغازية والصادقية والفاسية اليوسفية والجملية والدرقاوية ذات الفروع

الكثيرة بالمشرق والمغرب التي منها طريقتنا الصديقية المنسوبة إلى والدنا الشيخ الإمام العلامة المجتهد العارف الكبير القطب الغوث الجامع أبى عبد الله سيدى محمد بن الصديق بن أحمد بن عبد المؤمن الشريف الحسني رضي الله عنه، فإنه أخذها عن شيخه نور الملة والدين قطب الواصلين سيدى محمد بن إبراهيم الفاسي عن العارف الرباني سيدي عبد الواحد بناني عن العارف الموله سيدي محمد بن الغالي أيوب عن القطب الكبير سيدى أحمد بن عبد المؤمن جد مولانا الوالد عن إمام الأولياء مجدد الطريق في الألف الثاني مولاي العربي بن أحمد الدرقاوي عن العارف الكبير سيدي على الجمل الهمراني عن سيدي العربي بن عبد الله عن والده أحمد ابن عبد الله عن سيدى أحمد اليمني وسيدى قاسم الخصاصي أخذ عن الأول الجيلانية وعن الثاني الشاذلية وهو عمدته وسيدى قاسم أخذ عن سيدى مبارك عبابو وعن سیدی محمد بن عبد الله الفاسی معن و هو عمدته وسیدی محمد بن عبد الله عن سیدی عبد الرحمن بن محمد الفاسی عن أخیه سیدی یوسف بن محمد الفاسی عن سيدي عبد الرحمن المجذوب عن سيدي على الدوار عن سيدي إبراهيم إفحام الزرهوني عن الشيخ زروق رضي الله عنهم أجمعين وأنا تلقنت وصحبت واقتديت بوالدى رضى الله عنه كما لبست وتبركت من غيره .

### فصل

والشيخ زروق يتصل بالشاذلي رضى الله عنه من طرق متعددة فيما ذكره جماعة من أصحاب الفهارس والإثبات وتراجم الشيوخ، إلا إنهم وهموا فيها فجعلوها طريق صحبة واقتداء وهي طريق خرقة وتبرك، بل منها ما هو مجرد رواية لكتاب الحاكم العطائية بطريق الإجازة لا بالسماع والتلق كما ستعرفه.

الطريق الأول منها: عن أبى عبد الله محمد بن قاسم الغورى عن عبد الله بن حَمد بفتح الحاء والميم عن سيدى على وفا عن والده سيدى محمد عن شرف الدين أبى سليان داود بن عمر الباخلي عن تاج الدين أحمد بن عطاء الله عن أبى العباس.

المرسى عن أبى الحسن الشاذلى هكذا ذكره صاحب المنح البادية فى سلسلة الطريقة الوفائية وهو سند صحيح معروف الرجال ، إلا أنه ليس سند صحية واقتداء ، بل هو سند خرقة و تبرك ، فإن أبا عبد الله القورى الفقيه المشهور لم يكن من أهل هذا الشأن وإن كان من الصالحين . أما شيخه سيدى عبد الله بن حمد فكان من الأولياء المعتقدين المتبرك بهم فى حياتهم وبعد مماتهم وهو مترجم فى الجذوة والساوة و نيل الا بتهاج و غيرها مات بمكناسة الزيتون سنة ثلاث و ثلاثين و ثمانائة فالسند مقصل صورة منقطع معنى لوجود الغورى فيه وهو من علماء الظاهر لامن علماء الباطن .

الطريق الثانى: ذكره الشيخ زروق نفسه ونقله عنه جماعة منهم ابن حجر الهيثمى فى فهرسته قال الشيخ زروق ألبسنى الخرقة وارخى لى العذبة العارف أبى حفص عمر النبيتتى ولقننى الذكر وصافحنى وشابكنى قال ألبسنى العارف المجد صالح الزواوى وهو لبس من محمد بن محمد بن مخلص الطيبى وهو من الحافظ علاء الدين مغلطاى وهو من شريف الدين أبى بكر المغربي والشريف محمد بن القطب أبى الحسن الشاذلى وهو كما ترى صريح فى لبس الخرقة . وسيأتى سند أبى الحسن الشاذلى وهو كما ترى صريح فى لبس الخرقة . وسيأتى سند أبى الحسن الشاذلى فيه .

الطريق الثالث: عن العارف المجذوب سيدى أحمد بن عبد الله بن محمد بن أبى بكر بن عروس التونسى صاحب الكرامات والخوارق وشيخ الطريقة العروسية عن سيدى محمد الحجاهدى عن سيدى سليان الجزار عن الشيخ الجبتيانى عن سيدى محمد الحنفى عن ابن عطاء الله عن أبى العباس المرسى عن أبى الحسن الشاذلى وهو سند غير صحيح من جبتين:

إحداها : أن الحنفي ولد بعد وفاة ابن عطاء الله بأزيد من ستين سنة .

وثانيتهما : أنه يتصل بالشاذلى منجهة ياقوت العرشى عن المرسى لامنجهة ابن عطاء الله كما هو معروف .

وقد ذكروا لسيدى أحمد بن عروس طريقاً آخر وهو أنه أخذ عن الشيخ فتح الله بن يوسف العجمى عن سيدى ياقوت العرشى عن أبى العباس المرسى عن أبى الحسن الشاذلى ، كذا ذكره جماعة منهم الشيخ الشهير أبو محمدعبد السلام (۱) بن سليم الأسمر في سلسلة طريقته و فظم ذلك منه إلى النبى صلى الله تعالى عليه وآله وسلم من الطريق المشهورة لأبى الحسن الشاذلى رضى الله عنه وهو سند منقطع أيضاً فإن فتح الله العجمى لم يدرك ياقوت العرشى بل ولد بعد وفاته بنحو خمس وثلاثين سنة لأن العرشى مات سنة اثنتين وثلاثين وسبمائة والعجمى ولد بعد سنة سبع وستين كما يستفاد من الضوء اللامع للسخاوى فإنه قال توفى سنة ثمان وأربعين ورأيت من أرخ وفاته سنة سبع وقد قارب الثمانين في كون ولد بعد العرشى بالزمن ورأيت من أرخ وفاته سنة سبع وقد قارب الثمانين في كون ولد بعد العرشى بالزمن المذكور، ثم إن المعروف في طريق فتح الله العجمى أنها جُشتيه أخذها عن صدر الدين الناكورى عن نصير الدين محمود الأودهى عن نظام الدين الدهاوى عن فريد الدين شكر كنج عن قطب الدين الدهاوى عن معين الدين الجشتى بسنده المعروف المني المناس با براهيم بن أدهم عن الفضيل بن عياض عن عبد الواحد بن زيد عن الحسن البصرى عن على عليه السلام .

وقد ذكر هذا السند أيضاً الشيخ عبد السلام الأسمر في نفس المنظومة إلا أنه صدر بالأول وجعله عمدته، بل صرح هو وغيره من شيوخه بأن طريقتهم شاذلية، بل قالوا إن طريقتهم العروسية هي لب الطريقة الشاذلية، والواقع إنها طريقة جشتية إذكانت ولادة سيدي أحمد بن عروس في الطريق على يد الشيخ فتح الله العجمي أو عروسية منفردة إن كان سيدي أحمد بن عروس وصل من طريق الجذب الإلهي والله أعلم . منفردة إن كان سيدي أحمد بن عروس وصل من طريق الجذب الإلهي والله أعلم .

الطريق الرابع: عن الحافظ شمس الدين أبى الخير محمد بن عبدالر حمن السخاوى عن عبد الرحمن بن عمر القبا بي بكسر القاف وفتح الموحدة نسبة إلى القباب الكبرى موضع (١) عن تقى الدين على بن عبد الكافى السبكي عن تاج الدين أحد بن محمد بن عبد الكريم بن عطاء الله السكندري عن أبي العباس المرسى عن أبي الحسن الشاذلي كذا ذكره ابن حجر الهيثمي في فهرسته فقال: «وللشيخ زروق طريقة أخرى إلى الشاذلي قيل ما فيها رجل إلا وتقطب»ثم ذكر هذا السند وذكره أيضاً العلامة محمد بن عبد الرحمن بن عبد القادر الفاسي في المنح البادية فقال في أسانيد الطريقة الشاذلية: « وهي طريقتان طريق الصحبة والاقتداء وطريق التبرك والتلقين أما طريق الصحبة والاقتداء فقد صحبت شيخنا الإمام أبا البركات يعني عبد القادر الفاسي واقتديت يه وسمعت عليه أحزاب الشاذلي وكشيرا من كلامهوهو مرومها من طريق الشيخ زروق عن الشمس السخاوي» فذكر السند إلى الشاذلي و سبقيما إلى ذلك الشيخ طاهر بن زيان القسنطيني نزيل المدينة المنورة وهو تلميذ الشيخ زروق فنظم سلسلة الطريقة الشاذلية عن شيخه زروق عن السخاوي إلى الشاذلي ثم منه إلى النبي صلى الله علميه وآله وسلم، ونقل منظومته بتمامها العلامة الصومعي في كتابه المعرى بمناقب أبي يعزى، ثم قال فالشبخ السخاوى رضى الله عنه أخذ هذه الطريقة بحقوقها وشروطها عن الشيخ الكامل أبي زيد عبد الرحن بن عر القبابي، وأخذها أبو زيد عن الشيخ المحصل الجامع للشريعة وَالحقيقة أبى الحسن على بن عبد الكافى والكل معروف عند الأصوليين وأهل علم البيان وأئمة هذا الشأن ا ه .

وكل هذا خبط وتخليط وتهور قبيح. أما أولا فإن هذا ليس سنداً للطريق ولا للخرقة وإنما هو سند لكتاب الحركم العطائية لمجرد الإجازة، فقد ذكره الشيخ زروق في أول شرحه السابع عشر للحكم فقال: وأما الإسناد فقد أخبرنا به إجازة شفاها الشيخ شمس الدين السخاوى سنة ست وسبعين وثمانماية بداره بالقاهرة قال من إحدى بلاد مركز دكر نس محافظة الدقيلية .

أخبرنا به إجازة من بيت المقدس الشيخ أبو زيد عبد الرحمن بن عمر القبابى قال أخبرنا به في جملة كتب الشيخ ابن عطاء الله شيخ الإسلام تقى الدين أبو الحسن على أبن عبد الكافى السبكي عن مؤلفها اه.

وأما ثانياً فإن السخاوى لم يلق القبابى ولا رآه بعينه فضلا عن أن يكون صحبه وأخذ عنه الطريق بشروطها وآدابها كما يقول الصومعى، وإنما استجازه له الشمس بن قمر فأجازله من بيت المقدس وهو بالقاهرة بل لما مات القبابى كان الشخاوى ابن سبع سنين لأن القبابى مات سنة ثمان وثلاثين ببيت المقدس وكانت ولادة السخاوى سنة إحدى وثلاثين، وبهذا الطريق أيضاً كان أخذ القبابى عن التقي السبكى فإن القبابى كان لما مات التقي السبكى ابن سبع سنين أيضاً لأنه ولد سنة تسع بتقديم التاء وأربعين وسبعاية وكانت وفاة التقي السبكى سنة ست وخمسين وإنما أجاز له إجازة عامة دخلت فيهامؤلفات ابن عطاء الله، وللرغبة في علو الإسفاد يتعلق المحدثون في الرواية بمثل هذا إذ كان القبابي قدعمر وألحق الأحفاد بالأجداد وشارك السخاوى فيه كبار شيوخه، وبسبب أخذ القبابى في صغره بالإجازة عن القبابى بالسماع وذكره في معجم شيوخه، وبسبب أخذ القبابى في صغره بالإجازة عن التق السبكى وأقرانه علت روايته وحصلت الرغبة في الأخذ عنه للمحدثين، فأين هذا السبكى وأقرانه علت روايته وحصلت الرغبة في الأخذ عنه للمحدثين، فأين هذا من طربق الصحبة والاقتداء بآدابها وشروطها.

وأما ثالثاً فإن الحافظ السخاوى رحمه الله ما شم لطريق الصوفية رائحة فضلا عن الولاية فضلا عن القطبية بل هو عدو لكثير من أهل الله كابن الفارض وابن سبعين وابن ألعربي وتلك الطائفة. وَله في إكفار الشيخ الأكبر ابن العربي رضي الله عنه مجلد كبير سماه القول المبنى اعتمد فيه على فتاوى علماء الظاهر أمثاله بإكفار الشيخ الأكبر وتضليله بدون ذكر علم ولا دليل، فكيف يوصف بالقطبية هو الشيخ الأكبر وتضليله بدون ذكر علم ولا دليل، فكيف يوصف بالقطبية هو

والقبابي كما يحكيه ابن حجر الهيثمي مع أنه ممن يعرف جيداً مواقف السخاوي ضد الصوفية العارفين وردود الحافظ السيوطي عليه وعلى أمثاله والانتصار لهم .

### فصل

وطريق الصحبة والاقتداء للشيخ زروق رضى الله عنه هو ما أخذه عن الشيخ المارف الكبير أبى العباس أحمد بن عقبة الحضرمى عن أبى زكريا يحيى القادرى عن سيدى على وفا عن والده سيدى محمد وفا عن أبى سليان داود بن عمر الباخلى عن تاج الدين أحمد بن محمد بن عبد الكريم بن عطاء الله عن أبى العباس المرسى عن القطب أبى الحسن الشاذلى رضى الله عنهم.

## فصل

فأما أخذ الشيخ زروق عن أبى العباس أحمد بن عقبة الحضرمي أخذ صحبة واقتداء وارادة وتحكيم فأمر مجمع عليه بين أهل الطريق وَصرح به الشيخ زروق نفسه، فذكر أنه اجتمع به في أوائل رجبسنة ست وسبعين بالقاهرة فصحبه سبعة أشهر أو نحوها، ثم رحل إليه في سنةثلاث أو أربع وثمانين فصحبه نحو ثمانية أشهر أو نحوها، قال وانتفعت به فيها انتفاعا لا يخفي وقال إنه ما لتي أعرف بالله منه ولا أكبر منه ، وصدر به في أول طبقات شيوخه الذين رتبهم على سبع طبقات: الأولى العارفون أهل التمكين، الثانية العارفون أهل التاوين، الثالثة أهل الساوك من المريدين، الرابعة أهل الورع، الخامسة الزهاد، السادسة العباد، السابعة أهل النسك. ولا ينقل في كتب مستقل فيا يقال، فإنه يوجد كتاب في ترجمة أبى العباس الحضرمي لم يعرف مؤلفه ويشاع إنه للشيخ زروق.

### فصل

وأما أخذ الحضرمي عن أي أبي زكريا القادري فمشكل من وجوه ، منها أنه وجد بخط الشيخ زروق أنه سأل شيخه الحضرمي عن خرقته فقال نحن لا نعرف

شيئاً من هذا ، ولكن طريق أمى وسلفها تنتهى إلى الشيخ أبى مدين المغربي ا ه فقد يفهم من هذا أن الحضرى لا شيخ له وهو مدفوع بأن السؤال إنما وقع عن الخرقة وسندها لا عن صحبة من اقتدى به وسلك على يديه أو سرى من جهة المدد فإن الشيوخ ثلاثة: شيخ التلقين ، وشيخ الخرقة ، وشيخ الصحبة والاقتداء . وهذا الأخير هو الذي عليه الاعتماد (1) ولا سيما عند الشاذلية ، فإنهم لا يعتمدون الخرقة ، بل ولا يعرفونها ، كما قال الحضر مى لا سيما شيوخ المغرب ، فلوسئل الجمل أو تلميذه مولاى العربي الدرقاوى ، بل وشيوخ الجمل إلى المجذوب والدوار و إلحام لأجابوا مما أجاب به الحضر مى من كونهم لا يعرفون الخرقة أصلا ولا لبسوها من يد أحد كما هو أيضاً حال شيوخنا وأشياخهم لأنهم إنما يعرفون المحبة والاقتداء والسلوك والاجماع الذي يصح به الانتساب ويحصل به النفع من الأعلى للأدنى . قال القسطلاني في المواهب اللدنية: وكشير من السادات يكتفي بمجرد الصحبة قال القسطلاني في المواهب اللدنية: وكشير من السادات يكتفي بمجرد الصحبة قال القسطلاني في المواهب اللدنية: وكشير من السادات يكتفي بمجرد الصحبة قال القسطلاني في المواهب اللدنية: وكشير من السادات يكتفي بمجرد الصحبة قال القسطلاني في المواهب اللدنية وكشير من السادات يكتفي بمجرد الصحبة قال القسطلاني في المواهب اللدنية : وكشير من السادات يكتفي بمجرد الصحبة قال القسطلاني في المواهب اللدنية : وكشير من السادات يكتفي بمجرد الصحبة كالشاذلية وشيخنا أبي إسحاق المتبولي ا ه .

وقال ابن حجر الهيشمي في فهرسته: ثم إن السادات الشاذلية لايعتبرون في. طريقتهم لبس الخرقة وإنما المعول عليه عندهم الصحبة الصادقة مع الاقتداء اه.

وقال ابن عطاء الله في لطائف المن سمعت شيخنا أبا العباس أحمد المرسى رضى الله عنه يقول: طريقتنا هذه لاتنسب للمشارقة ولا للمفاربة بل واحد عن واحد إلى الحسن بن على بن أبى طالب وهو أول الأقطاب، وإنما يلزم تعيين المشايخ الذين يستند إليهم طريق الانتساب من كانت طريقته بلبس الحرقة فإنها رواية والرواية تتعيين بتعيين رجال سندها، وهذه هداية، وقد يجذب الله العبد إليه فلا يجعل عليه منة لأستاذ، وقد يجمع شمله برسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فيكون آخذا عنه وكنى بهذا منة اه.

<sup>(</sup>١) وينقسم إلى مربى و ۥ رقى .

## فصل

ومنها: أن الشيخ أبا زكريا القادرى هذا غير معروف ، فمنهم من جعله قادرى النسب والطريقة فقال عن أبى العباس أحمد بن عقبة الحضرمى عن أبى زكريا يحيى عن والده أبى السعود أحمد عن والده أبى صالح نصر عن والده أبى محمد عبد الرزاق عن والده القطب الشهير مولانا عبد القادر الجيلاني رضى الله عنه بسنده المعروف إلى الحسن البصرى عن على عليه السلام، نقله أبو العباس الفاسى في (المنح الصافية) عن بعض التقاييد، ثم قال: والذي يغلب على ظنى أنه سقط شيء من هذا الإسناد ، فإن الشيخ تاج الدين المحرى الشريشي صاحب القصيدة الشريشية روى بمغداد عن أبى صالح نصر هذا . وقد توفي الشريشي سنة الشريشية روى بمغداد عن أبى صالح نصر هذا . وقد توفي الشريشي سنة إحدى وأربعين أو ثلاث وأربعين وستماية على الخلاف فيه . والشيخ أبو الحسن على بن محمد وفا شيخ الشيخ أبى زكريا يحيى توفي سنة سبع وثمانماية ، فانظر في ذلك ا ه .

وقال أخوه أبوحامد (في مرآة المحاسن): إن التاريخ يأبي ذلك ، فقد ذكر جلال الدين المكركي في كتابه (نور الحدق في لبس الحرق) أن شيخه شمس الدين البكرى لبس الحرقة من الشيخ فتح الدين المالني سنة إحدى وعشرين وثما بماية وهو لبسها من الشيخ صلاح الدين الفُوى المعروف بالميقاتي ، وهو لبسها من الشيخ علاء الدين على وأخيه زين الدين عبد القادر ، وهما لبساها من والدهما الشيخ شمس الدين محمد ، وهو لبسها من والده الشيخ سيف الدين يحيى ، وهو من والده الشيخ طهير الدين أحمد ، وهو من والده الشيخ عماد الدين أبى صالح نصر ، وهو من والده الشيخ عماد الدين أبي صالح نصر ، وهو من والده تأج الدين عبد الرزاق . وكانت وفاته سنة ثلاث وستماية ، وهو ابسها من والده الشيخ عبد القادر ، فقد لبسها البكرى قبل ولادة الشيخ ابن عقبة من والده الشيخ من والده الشيخ ابن عقبة الشين من المحالق الذي لبسها من الميقاتي الذي لبسها من حفيد الشيخ بثلاث سنين من المحالق الذي لبسها من الميقاتي الذي لبسها من حفيد الشيخ بثلاث سنين من المحالق الذي لبسها من الميقاتي الذي البسها من حفيد الشيخ بشلاث سنين من المحالة الذي لبسها من الميقاتي الذي البسها من الميقاتي الذي المين الميان الميان

سيف. فواضح أن الشيخ سيف الدين يحيى في طبقة متقدمة لا يمكن أن يأخذ عنها الشيخ ابن عقبة ، انتهى .

قلت: وهو استدلال طويل أوجبه عدم الوقوف على تاريخ وفاة أبى زكريا يحيى بن أحمد القادرى الذى مات بمدينة حماه سنة أربع وثلاثين وسبعاية ، وذلك قبل ولادة ابن عقبة بتسعين سنة بتقديم المتاء لأنه ولد سنة أربع وعشرين وثمانماية ثم إنه سقط من النسب الذى ذكروه رجل ، وهو محمد بن أبى صالح نصر ، فالصواب أبو زكريا يحيى بن أبى السعود أحمد بن محمد بن نصر بن عبد الرزاق ، كا ذكره ابن قاضى شهبه فى كتابه (الإعلام بتاريخ الإسلام) والحافظ تتى الدين محمد بن رافع السلامى وغيرهما .

وقال أبو عيسى فى (تحفة أهل الصديقية ) وأما أحمد بن عقبة الحضرمى فقد تعدد وجدان انصاله بالشيخ ابن وفا ، فتأ كد كونه شاذلى الطريقة إلا أنه في بعضه بالواسطة وفى بعضه بدونها ، وإذا لم يصح دون واسطة فتتعين الواسطة وفى بعض ذلك جعل الواسطة الشيخ أبا زكريا يحيى بن أحمد القادرى ، ولا يبعد أن يكون ذلك وهما ويُشبِه والله أعلم أن يكون المراد بالشيخ أبى زكريا يحيى ابن الشيخ أبى العباس أحمد أخى الشيخ أبى الحسن على بن وفا ، وهو أخذ عن والده سيدى أحمد عن والده سيدى محمد اه .

قلت: وهذا الذى ذكره ظنا قدصرح به جماعة تحقيقا، فذكر (في المنح البادية في سند الطريقة الوفائية) أن العارف الشعراني أخذها عن الشيخ شاهين المتوفى سنة أربع و خمسين و تسعاية عن أبي العباس أحمد بن عقبة الحضرمي عن يحيى بن أحمد الوفائي عن إمام الطريقة عمه سيدي على .

وذكر الملا إبراهيم الكردى الكوراني في كتابه (أنياه الأنباه) بسنده إلى سيدى محمود مرداش المحمدى عن أبى العباس أحمد بن عقبة عن أبى زكريا عن أبى الحسن على بن وفا، إلا أنه اقتصر على ذكر كمنية أبى زكريا بدون وصف عن أبى الحسن على بن وفا، إلا أنه اقتصر على ذكر كمنية أبى زكريا بدون وصف

لا بالقادری ولا بالوفائی ، لکن یشکل علیه أمور، منها أن یحیی بن أحمد الوفائی کنیته کا ذکر السخاوی (فی الضوء اللامع) أبو السیادات لا أبو زکریا ، إلا أن يقال : لعل أول من کناه بذلك فی السلسلة لم يعرف کنیته الخاصة ، فکناه بکنیته ، ومنها أنه غیر قادری لا نسبا ولا طریقة ، بل هو إدریسی النسب ، شاذلی الطریقة ، إلا أن یکون اشتهر بذلك لأمر اقتضاه و یبعده کون السخاوی لم یصفه بذلك ، مع اعتنائه بالأنساب والألقاب، و کونه من معاصریه و أهل بلده ، و یمکن بذلك ، مع اعتنائه بالأنساب والألقاب، و کونه من معاصریه و أهل بلده ، و یمکن بذلك ، مع اعتنائه بالأنساب والمؤلفا بعید لا تفاقهم علی و صفه با لقادری .

# فصل

ومنها: أن الشيخ أبا العباس أحمد بن عقبة الحضر مى رحل من بلده حضر موت إلى مكة سنسة ست وأربعين و ثمانماية ، وأقام بها عشرين سنسة كما ذكره الشيخ زروق فيكون انتقاله إلى القاهرة بعد سنة ست وستين وفي ذلك الوقت كان يحيى بن أحمد الوفائي قد مضى لوفاته نحو تسع سنين لأنه مات سنة سبع وخمسين اللهم إلا أن يكون الحضر مى رحل إلى القاهرة في حياة أبى السيادات ، ثم رجع إلى مكة ، وهو بعيد ، أو رحل أبو السيادات إلى الحجاز وهو بعيد أيضا ، لعدم تعرض السخاوى لذلك في ترجمته وهو شديد الاعتفاء بذكر رحلة المترجمين فيه إلى الحج .

## فصل

ومنها انهم اتفقوا على أن أبازكريا القادرى أخذ عن سيدى على وفا وأبو السيادات يحيى بن أحمد الوفائى لم يصحب عمه سيدى على ولا تأدب به في الطريق ، لأن عمه مات وهو ابن تسع سنين لم يبلغ سن الصحبة والاقتداء لأنه ولد سنة ثمان وتسعين بتقديم المتاء وسبعماية ، ومات عمه سيدى على سنة سبع وثمانماية فإن كان هو المذكور في السند، فلا بد من واسطة أخيه ، أبى الفتح محمد، فإنه كان تلميذا له كما يستفاد من كلام السخاوى. إذ قال وجلس بعد موت أخيه فإنه كان تلميذا له كما يستفاد من كلام السخاوى. إذ قال وجلس بعد موت أخيه

أبى الفتح مكانه، وتمسكام على الناس فرزق القبول، فإنه يفيد كونه تله يذا لأخيه حيث خلفه في مجلس التذكير، ولم يعقد ذلك في حياته كما أن أخاه أبا الفتح قام مقام عمه سيدى على بعد وفاته، كما في ترجمته من (الضوء اللامع) لسكن يعكر على هذا كون أبى الفتح تله يذأ بيه أحمد بن مجمد وفا لاعمه سيدى على والسند من طريق سيدى على ، لا من طريق أخيه أحمد، فقد ذكر السخاوى أن سيدى عليا كان بشير إلى أن مدد ابى الفتح من أبيه ، ويؤيده كون الطريقة الوفائية تروى من طريق أبى الفتح عن أبيه أحمد لا عن عمه على .

## فصل

فبان من هذا أن أبا زكريا القادرى هو غير يحيى بن أحمد الوفائى أبى السيادات، كما فهمه أبو عيسى الفاسى، ومن صرح به بعده فإنما اعتمد على ظنه فققه بل هو شييخ آخر قادرى النسب شاذلى الطريقة من أصحاب سيدى على وفا أخذ عنه أبو العباس أحمد بن عقبة الحضرمى بمكة أو غيرها ولم تعرف له ترجة والله أعلم.

## فصل

وأما من يقول عن أبى العباس أحمد بن عقبة الحضرمى عن أبى الحسن على ابن وفا بدون واسطة أبى زكريا المذكور فقوله باطل، فإن الحضرمى ولد بعد وفاة أبى الحسن على بن محمد وفا بنحو سبع عشرة سنة لأنه ولد سنة أربع وعشرين وثمانماية وتوفى سيدى على وفا سنة سبع وثمانماية وأبطل من هذا قول من قال عن زروق عن ابن وفا .

## فصل

واتفقوا على أن سيدى عليا وفا أخذ عن والده سيدى محمد مع أنه لم يدرك من حياته إلا أربع سنين على ما يستفاد من كلام الشعرانى ، فى تاريخ ولادته، أوست سنين على ما يستفاد من كلام السخاوى ، لكن ذكر العارف الشعرانى

أن سيدى محمدا وفا أوصى بمنطقته أن تخلع على ولده عند كبره ، فلما خلعت عليه وقع له الفتح، وهذا يدفع الإشكال فى نسبته إلى والده فى الفتح ، مع أنه تركه فى السن المذكور، وقد وقع مثله لكثير من الأولياء، كسيدى العربى الفشتالى مع سيدى عبد العزيز الدباغ رضى الله عنهما فإن الأول أوصى للثانى بقلنسو ته قبل أن يولد، فقال لوالدته إنه سيولد لك ولد فإذا كبر فادفعى إليه هذه الامانة، فلما لبسها سرى إليه المدد وحصل له حال، فكان ذلك بداية فتحه، وكذلك الشيخ باباجرج التبريزى ، مع الشيخ نجم الدين المكبراكا سيأتى فى سر الباس الخرقة عند العارفين .

## فصل

ولاً بى العباس أحمد بن عقبة الحضرمى طريق آخر إلى أبى الحسن الشاذلى رضى الله عنه فإنه أخذ عن الشيخ عبد الكبير الحضرمى ، عن عمر العرابى عن عبد الرحمن الشافعي، عن ابن الميلق، عن ياقوت العرشي، عن أبى العباس الموسى عن أبى الحسن الشاذلي رضى الله عنهم .

# فصل

وأما الشيخ أبو الحسن الشاذلي رضى الله عنه فله طريقان: طريق إرادة وتحكيم، وطريق خرقة وتبرك، أخذها قبل أن يأخذ الأولى .

أما طريق الإرادة والتحكيم، فعن القطب الكبير أبي محمد مولانا عبد السلام أبن مشيش عن سيدى عبد الرحمن المدنى العطار ويقال له الزيات ، عن تقى المدين الفقير بالتصغير فيهما ، عن القطب فور الدين، عن القطب تاج الدين ، عن القطب شمس الدين بأرض النرك عن القطب زين الدين القزويني عن القطب أبي إسحاف البصرى عن القطب أبي القاسم أحمد المرواني، عن القطب أبي محمد سعيد، عن القطب أبي محمد فتح السعود، عن القطب سعد الغزواني عن القطب أبي محمد عنه حابر، عن أول الأقطاب وأجل الأصحاب سيدنا الحسن بن على بن أبي طالب عليهما

السلام عن والده باب مدينة العلم عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم ويتعلق بهذا السند مباحث.

الأول: اختلف في هذا السند هل هو من أخذ الحسن عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم، أو من أخذه عن والده على عليه السلام عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم فذكره ابن مغيزل ( في الكواكب الزاهرة في اجتماع الأولياء بسيد الدنيا والآخرة) وابن عسكر في ( دوحة الناشر في أخبار أهل القرن العاشر ) وأبو حامد العربى الفاسي (في مرآة المحاسن بإخبار أبي المحاسن) وأبو على اليوسي. وأبو سالمالمياشيوأبو العباس أحمدبن العربي ابن الحاج، والشهاب أحمد بن العجمي وأبو الحسن البوتيجي والشمس البديرى الستة في اثباتهم والملا إبراهيم الكردي والكوراني في (أنباه الأنباه) بتحقيق إعراب كلة لا إله إلا الله، وابن عياد ( في المفاخر العلية) والصومعي (في المعزى في أخبار أبي يعزى) وأبو محمد القادري (في المقصد الأحمد ) في اخبار سيدي احمد بن عبد الله وابو عيسى المهدى الفاسي في ( تحفة أهل الصديقية بأسانيد الطريقة الجزواية والزورقية) وابو الصلاح على بن محمد الصعيدي (في تعطير الأنفاس بمناقب ابني العباس) وابو على ابن رحال المعداني ( في الروض اليانع الفايح في مناقب ابهيءبد الله محمد الصالح) وابوعبد الله السنوسي (في السلسبيل المعين في الطرائق الأربعين ) وغيرهم إلى الحسن بن على عليهما السلام عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم .

ويؤيده، قول أبى العباس المرسى ، كما ذكره تلميذه ابن عطاء الله فى طريقة الشاذلى رضى الله عنهم أنها تنسب إلى الشيخ عبد السلام بن مشيش ، والشيخ عبد السلام بنسب إلى الشيخ عبد الرحمن المدنى، ثم واحد عن واحد إلى الحسن بن على بن أبى طالب رضى الله عنهما .

وسمعت شيخنا أبا العباس رضى الله عنه يقول: طريقنا هذه لاتنسب للمشارقة ولاللمغاربة بل واحدعن واحد إلى الحسن بن على بن أبي طالب وهو أول الأقطاب اهم

وذكره جماعة منهم الشيخ زروق فيما نقله عنه ابن حجر الهيتمى في (فهرسته) وابن عطيه السلاوى (في سلسلة الأنوار) والشيخ عبد السلام بن سليم الأسمر (في نصيحة المريدين) وأبو العباس أحمد بن أبى المحاسن الفاسى (في المنح الصافية في الأسانيد اليوسفية) وأبو العباس أحمد بن عجيبة في (فهرسته) ، وشرحه على الحكم، وأبو عبد الله الحراق في شرحه عليها أيضا، وأبو محمد الكوهن في (فهرسته) ، والشبخ الفاسى المكي (في الفتوحات الربانية) وتلميذه العلامة السندى في ترجمته ، وآخرون يطول عدهم بزيادة ذكر على عليه السلام .

ويؤيده كون جميع الطرق تنتهى إليه ، إلا ما لا يصح سنده ، وكان من طريق الا تصال الروحاني وكونه أول من تكلم في التصوف ومعارف القوم ، كا سيأتي بسطه .

وذكر بعضهم أنها تروى من الطريقين من جهة الحسن عن النبى صلى الله عليه وسلم ومن جهته عن على لأن الحسن كان أول فتحه ومدده من يد النبى صلى الله عليه وآله وسلم ثم صحب واقتدى بوالده عليه السلام، كما وقع لكثير من أهل الله تعالى، حصل لهم الفتح من يده صلى الله عليه وآله وسلم مباشرة ، برؤيا منامية أو اجتماع روحانى ، ثم صحبوا بعد ذلك الشيوخ للسلوك والتهذيب ، أو انتسبوا إليهم للادب مع الشريعة والركون إلى الواسطة .

وذكر بعضهم أن الحسن ورث القطبية من والدته سيدة نساء أهل الجنة صلى الله عليما وسلم وهي أول الأقطاب على الاطلاق، وكل هذا صحيح فإنهم بيت المنبوة، ومنبع المعارف والكالات والأسرار، وقد ألبسهم النبي صلى الله عليه وآله وسلم جميعا بكسائه الشريف، وسقاهم بمدده العظيم، وشملهم بنوره الفخيم، فحاز وامنه صلى الله عليه وآله وسلم أعلى مراتب الولاية ، وأقصى ما يصله البشر من درجات العرفان قالت عائشة رضى الله تعالى عنها دعا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم عليا وفاطمة وحسنا وحسينا فألق عليهم ثوبا فقال (اللهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عليا وفاطمة وحسنا وحسينا فألق عليهم ثوبا فقال (اللهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب

عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً ) فدنوت منه فقلت يا رسول الله وأنا من أهل بيتك فقال: تنحى فإنك على خير.

رواه عبد الرزاق وابن أبى شيبة وأحمد ومسلم وابن جرير وابن أبى حاتم واللفظ له، والحاكم والبيهق في الدلائل والشعب، وغيرهم باختلاف يسير .

ورواه الترمذي وصححه وابن جرير وابن المغذر والحاكم وصححه على شرط الشيخين وابن مردويه من طرق عن أم سلمة رضى الله عنها قالت هذه الآبة نزلت في بيتي (إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهر كم تطهيرا)وفي البيت على وفاطمة والحسن والحسين فجللهم رسول الله صلى الله عليه واله وسلم بكساء كان عليه ، ثم قال: اللهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا، فقلت: أنا معهم يا رسول الله ، فقال إنك على خير أنت من أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فالسر في هذا الإلباس الذي منع أن يدخل معهم فيه غيرهم، هو سريان المدد إلا لاهي الفايض فيه صلى الله عليه وسلم منه إليهم بواسطة ذلك الثوب كاسيأتي بيانه في الدكام على سر الباس الخرقة عند العارفين وإلا فلا معني لإلباسهم الثوب عند الدعاء بالتطهير، فإن دعاءه صلى الله عليه والهوسلم مستجاب ، والإلباس لا تعلق له به ، لولا إرادة المعني الذي يقوله الصوفية العارفون رضى الله تعالى عنهم فإنه لا محتمل غيره بلا شك ، والله أعلم .

الثانى : كون الراوى عن الحسن عليه السلام هو أبو محمد جابر غير مذكور والده ولا نسبته هو كذلك عند جميع من أورد هذا السند ، إلا أبا على بن رحال فإنه قال في (الروض اليانع الفايح) أنه جابر بن زيد وهو بعيد أو باطل لأن جابر بن زيد بصرى بعيد عن أهل البيت بل ناصببي مبغض لهم و إن نقلوا عنه القبرى من ذلك فإن إلإباضية (١) كلم م ينتسبون إليه وهو إمامهم ومفخرتهم وعليه بعتمدون ذلك فإن إلإباضية (١) بكسر الهمزة ، نسبة إلى عبد الله بن إباض ، بالكسر ، وهم طائفة من الحوارج ، يدينون ببغض على وأهل بيته عليهم السلام .

فى مذهبهم، ومن جهته يسندون أحاديث فروعهم، بل لا يكادون يروون إلا عنه كا يعلم من مسند الربيع بن حبيب الإباضى ومع هذا فلم أر من ذكر روايته عن الحسن عليه السلام، و إلا الصومعى التادلى (افإنه صرح فى (المعزى) بأنه جابر بن عبد الله الأنصارى وهذا هو الأقرب، بل المتعين، فقد أسند الخرقة جماعة من جهته رضى الله عنه، كما سيأتى، والآخذ عنه سعيد الغزوانى بالغين المعجمة بعدها زاى منقوطة ، كما عند الاكثر: وعند القشاشى فى (السمط) والفاسى (فى الفتوحات) سعيد القيروانى بالقاف بعدها ياء ثم راء مهملة نسبة إلى القيروان وقال بعضهم سعيد القزوينى، نسبة إلى قزوين، وقال بعضهم المفروانى بالميم بعدها غين معجمة ثمراءمهملة شم واو فسبة إلى مفروان.

والآخذ عنه فتح السعود فيا ذكره الأكثرون بغير ياء النسبة وذكره الصومهي وابن عسكر والكوراني والقادري وابن العجمي والمهاشي والبديري والفاسي في (التحفة) بزيادة ياء النسبة،وذكره القشاشي واليوسي والبتنوني (في السر الصفي) مثله أيضاً معزيادة الميم في أوله وأغرب ابن الحاج، فقال في (برنامجه) فحر السعود والآخذ عنه سعيد بغياد تها عند الأكثرين، وعكس بعضهم وحذف بعضهم سعيدا ، والآخذ عنه أبو القاسم أحمد المرواني فيما عند الجميع، إلا العارف الفاسي المسكى فإنه قال أبو القاسم بن مروان و تبعه تلميذه السندي (في ترجمته) والآخذ عنه أبو إسحاق إبراهيم البصري ، في قول الجميع والآخذ عنه زين الدين القزويني، وسماه جمع كابن حجر والقشاشي محمود ، وسماه بعضهم محمدا ، والآخذ عنه شمس الدين، سماه الجميع محمد، وزاد بعضهم وصفه بالعداني المقيم بأرض التركوالآخذ

<sup>(</sup>١) نسبة إلى تادلة ، قبيلة من قبائل البربر بمراكش مثل صنهاجة ، وغيرها ، وقد أنجبت هذه القبائل علماء وأولياء كثيرين .

عنه تاج الدین محمد، والآخذ عنه نور الدین أبو الحسن علی والآخذ عنه فخر الدین اسمه محمد أیضاً، والآخذ عنه تقی الدین الفقیر اسمه عبد الرحمن النهروندی نسبة إلی نهروند من قری واسط بالعراق ، والآخذ عنه عبد الرحمن المدنی اسم والده الحسین فیا ذکره جماعة، وسمی البدبری والده محمدا وزاد اسم جده عبد الرحمن أیضاً فالله اعلم.

ووقع فى هذه الأسماء اختلاف كثير بالزيادة والنقص والتقديم والتأخير بسبب تحريف الناقلين والذى صححه جماعة كأبى العباس الفاسى فى (المنح الصافية) وأبى محمد عبد السلام بن الطيب القادرى (فى المقصد الأحمد) هو ما ذكرناه .

(الثالث) هؤلاء الرجال لا يمرف لأحدمنهم عين ولا حال إلا عبد الرحمن المدنى العطار، فإنه معروف العين بأخذ القطب ابن مشيش عنه و تصريحه بأنه كان يأتيه من المدينة المنورة طياً للتربية والتسليك ، كا نقله عنه تلميذه أبو الحسن الشاذلى رضى الله عنهما، والباقون قد بحثنا عنهم كثيرا نحن ومن قبلنا فلم نجد من ذكرهم ولا بعضهم .

قال: أبو العباس الفاسى فى (المنح الصافية) لست أعرف من هؤلاء الشيوخ الذين بين الإمام الحسن والشيخ عبد الرحمن المدنى واحدا ، وإنما ذكرتهم تقليد للفروضى، ثم هذه الطريق، والله اعلم، هى التى عنى قطب زمانه تاج الدين أبو الفضل أحمد بن عطاء الله رضى الله عنه فيما قدمنا عنه والله اعلم بالصواب.

وقال أبو عيسى (فى القحفة) رجال السند المذكور غالبهم لا يمرفون ، كما أشار إليه صاحب (النبذة) وكذا صاحب (داعى الفلاح) ا هوهو محمد زين العابدين بن محمد المعروف يسبط المرصفي المتوفى سنة خمس وخمسين و تسعامة .

ومن أجلهذا لم يجزم بها أبو حامد الفاسى فى (مرآة المحاسن)فقال بعدحكاية قول الشيخ أبى العباس المرسى رضى الله عنه طريقتنا لا تنسب المشارقة ولاللمغاربة وإنما هى واحد عن واحد إلى الحسن بن على عليهما السلام مانصه: فقد أثبت

الشيخ أبو العباس وجود السلسلة متصلة فمن وافقها نقلا فذاك الآخذ والانتساب ومن لنا بالموافقة ، قال شيخنا الإمام أبو عبد الله القصار ولا يلزم من الآخذ الانتساب فإن الإنسان يأخذ عن شيوخ كثيرة ، وينتسب لواحد ، ولا علم لنا لمن ينتسب سيدى عبد الرحمن المدنى ولو تحققنا أخذه عن معين واحد أو أكثر اه.

قلت: قد ذكر بعضهم أنه أخذ عن أبى العباس أحمد الرفاعي وعن أبى أحمد جعفر بن عبد الله بن سيدبونه الخزاعي الأندلسي، وعن أبى زيدعبد الرحمن التنائري وأبعد بعضهم فقال إنه أخذ عن الشاشي ، كما سيأتي .

ونقل أبو زيد الفاسى فى ( ابتهاج القلوب لمناقب أبى المحاسن الفاسى وشيخه المجذوب) عن المواهبى أن المذكورين كلهم أشراف وهذا يقتضى معرفته بهم ولعله أخذ ذلك من قولهم فى طريقة أبى الحسن الشاذلى إنها طريقة الأشراف.

ثم إن الشيخ العارف أبا عبد الله محمد بن مسعود الغاسى المكى وصف رجال السند المذكورين فى كتابه (الفتوحات الربانية) بما فيه بعض تعريف بالمقام، إلا أنه أتى بما يستحق أن يوصف به كل عارف بالله تعالى .

فقال: وأما سيدي عبد السلام فأخذ عن سيدي وأستاذه بحر العلوم وترجمان لسان أهل العوارف القطب الرباني والغوث الصمداني الشريف سيدي عبد الرحمن المدنى العطار الملقب بالزيات لسكناه محارة الزياتين بالمدينة المنورة على ساكنها أفضل الصلاة وأزكى السلام، كانرضى الله عنهمن أكابر أوليا الله تعالى وكان من رجال الغيب وكان غوثا كاملا فردا جامعاً أتى إلى مولانا عبد السلام بن مشيش لما وقع الجذب وهو ابن سبع سنين فدخل عليه وهو عليه سيمة أهل الله، فقال: له أنا شيخك وأخبره عن أموره وأحواله ومقاماته مقاماً مقاماً، وقال له أنا واسطتك في كل حال وكل مقام، وقد سئل بعد ذلك سيدى عبد السلام بن مشيش هل كنت تأتيه أو يأتيك فقال: كل ذلك قد كان ، فقيل له طيا أو نشرا قال طياً .

وهو أخذه عن سيده وأستاذه القطب الربانى العارف بالله الصمدانى شيخ مشايخ أهل المشارق والمغارب وسند الواصلين إلى أنجح المطالب، وأقصى المشارب، غوث الزمان ووسيلة أهل العرفان من أقامه الله فى جميع أحواله ميسرا ، القطب تقى الدين الفُقير بالتصغير سمى نفسه بذلك تواضعاً ، كان رضى الله عنه من أكابر العارفين بالله وكان راسخ القدم فى المعرفة بأحكام الله، والتنزلات الإلهية بأوامر الله .

وهو أخذ عن سيده وأستاذه الفوث الملامع والفرد الجامع القطب الذي لا يشاركه أحد في مقامه، ولم يدانيه أحد من أهل وقته وأوانه ، بحر العلوم الدافقة، وأمام أهل الطريقة والحقيقة سيدى فخر الدين كان من المشايخ المر بين ومن الأقطاب المتصرفين رضى الله عنه .

وهو أخذ عن القطب الربانى والعارف الصمدانى الفوث الجامع والبرهان الساطع نور الدين أبى الحسن ، كان رضى الله عنه عارفاً محققاً جامعاً لأسرار الحقيقة محتوياً على دقائق الطريقة، وكان من أكابر العارفين ومن أهل الوجد والتمكين.

وهو أخذ عن قطب الوجود و إنسان عين الشهود الغوث الجامع الفرد سيدى تاج الدين ، كان من أكابر أولياء الله الدالين على الله بالله .

وهو أخذ عن القطب شمس الدين بأرض الترك كان إمام أهل العرفان وموصل المريدين إلى الله وكان من أكابر العارفين الواصلين المحققين الجامعين بين الشريعة والحقيقة والطريقة .

وهو أخذ عن قطب الوجود وغوث يستمد منه كل موجود ، الشيخ زين الدين القزويني، كمان أوحد أهل زمانه علما وعملا وزهدا وورعاً وكان إمام المتقين وحامل راية العارفين .

وهو أخذ عن قطب الأولياء سيدى إبراهيم البصرى غوث الأصفياء رضى الله عنه .

وهو أخذ عن القطب أبى القاسم بن مروان ، كان رضى الله عنه من أهل التمكين والرسوخ فى اليقين وكان غوثا جامعاً لأسرار الحقيقة والشريعة وهوأخذ عن أبى محمدسعيد ، كان رضى الله عنه قطباً عارفاً محققاً جامعاً .

وهو أخذ عن أبى محمد فتح السعود كان رضى الله عنه قطباً وارثاً تلقى عن أكابر السلف الصالح وتابع التابعين، وهو أخذ عن القطب سيدى سعيد القيروانى كان رضى الله عنه من أكابر أولياء الله وكان قطباً وارثاً لأسرار أستاذه التابعي الجابر أبى محمد جابر وأما البحر الذخار من كان للمساكين جابر سيدى أبو محمد جابر فورث القطبانية المكبرى والخلافة الأخرى عن أول أقطاب هذه الأمة وسراج الظامة وسيد شباب أهل الجنة سبط الرسول وابن سيدتنا فاطمة البتول بنت الرسول سيدنا الحسن بن على بن أبى طالب رضى الله عنه وهو أخذه عن والده سيدنا على بن أبى طالب كرم الله وجهه وهو عن رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم وسيدنا ومولانا محمد صلى الله تعالى عليه وآله وسلم عن جبريل عليه السلام وجبريل عن الله عز وجل .

وهذه سلسلة الذهب لأنها مسلسلة بالأقطابومعنعنة بالأوتاد والأنجاب ا ه .

قلت: ولعل الشيخ الفاسى رضى الله عنه عرف مقامات هؤلاء الرجال من طريق الكشف فقد قال فى كلامه على الديوان وإنه خاص بهذه الأمة دون غيرها من الأمم ما نصه: وقد أعطانا الله الكشف والعلم الإلهى . إن أولياء الأمم الماضية ولايتهم تنقطع بموتهم، وموت أنبيائهم وأما أولياء هذه الأمة الحمدية فلا تنقطع ولايتهم إلى يوم القيامة لوجود بقاء شريمتهم، فكا أنه لا انقطاع لشريعتهم، كذلك لا انقطاع لولايتهم اهويؤيده ما فى (لطائف المنن) لتاج الدين ابن عطاء الله رضى الله عنه عن الشيخ أبى الحسن الشاذلي، أنه نال فى تلميذه أبى العباس المرسى رضى الله عنه عنه الهنه ما من ولى كان أو هو كائن إلا وقد أظهره الله عليه، وفيه

عن أبى العباس المرسى نفسه أنه كان يقول: والله الذى لا إله إلا هو ما من ولى لله كان أو هو كائن إلا وقد أطلعنى الله عليه وعلى اسمه ونسبه ، وكم حظه من الله تعالى ا ه فلا يبعد أن يكون الشيخ الفاسى منح هذا المقام أيضاً والله اعلم .

(الرابع) هذا السند أول من ذكره تقى الدين أبو عبد الله محمد الاسكندرى سبط أبى الحسن الشاذلي على ما قيل في كتابه ( النبذة المفيدة) وفي كتابه (شفاء الفليل ودواء العليل) وَهو ممن أدرك أصحاب أبي العباس المرسي رضي الله عنه فقال في النبذة بعد ذكره قول أبي العباس المرسى رضي الله عنه في هذه الطريقة إنها متصلة بأخذ واحد عن واحد إلى الحسن بن على عليهما السلام ما نصه فلما اطلعت على هذا الـكلام امعنت الفحص عن معرفة بقية هذا الطريق فلم أجد سوى أن الشيخ أبا محمد عبد الرحمن المدنى عن عارف وقته الشيح تقي الدين الفقير الذى لقب نفسه بتقى الفقير بالتصغير فسهما وذلك من أرض العراق وهو عن القطب فخر الدين فذكر السند، ثم قال:واعلم أنى ظفرتبهذه السلسلة واتصالما بعد الفحص الكبير وجدتها منقولة عن الشيخ تاج الدين ابن عطاء الله صاحب الشيخ أبى العباس المرسى ومطابقة لقول المرسى أن طريق المدنى متصلة بالأقطاب ففي هذا إشعار بصحة هذا الطُّريق واتصال سلسلتها وإنكنت لم أجزم فيها إلا بالشيخ الشاذلي وبشيخه ابن مشيش وشيخه المدنى ثم بالحسن بن على بن أبى طالب فمجموعهاعلى قسمين، منها ما هو قطعی ومنها ما هو ظنی، وأما قولهم فلان الدین ولم تذکر له شهرة فحیث وجدت ذلك هنا فاعلم أنى نقلته كذلك فحكيته على ما وجدته ا ه .

وقال القادرى فى والمقصد الأحمد) ذكر هذا السند الإمام تقى الدين أبوعبد الله محمد الاسكندرى سبط أبى الحسن الشاذلى فى كتابه (شفاء الغليل ودواء العليل) مسلسلا بصحب واقتدى ونقله عنه الشيخ إبراهيم المواهبى وكذلك الشيخ سليان ابن محيى الدين الذاكر المدنى فى تأليف له فى الأسانيد رأيته بخطه ورايته (فى النبذة

المفيدة ) لسبط الشاذلى أيضاً مسلسلا بالصحبة والاقتداء وذكره كذلك الشيخ أبو عبد الله محمد زين العابدين سبط المرصنى فى كتابه ( داعى الفلاح إلى سببل المنجاح) وذكره الشيخ أبو عبد الله الفروصنى فى كتابه ( الأسلوب الغريب فى التعلق بالحبيب) والفقيه أبو عبد الله بن عسكر فى (دوحة الناشر) وغيرهم، وقال الشيخ سيدى إبراهيم المواهبى إنه طريقة مشهورة وقال فى النبذة أنه وجده منقولا عن الشيخ تاج الدين بن عطاء الله رضى الله عنه ، وقال الشيخ أبو العباس الفاسى ذكر غير واحده أنه وجد بخط ابن عطاء الله اه .

وقال: أبو عيسى الفاسى في (تحفة أهل الصديقية) بعد نقله قول أبى العباس المرسى: والله الذي لا إله إلا هو ما من ولى كان، أو هو كائن، إلا وقد اطلعني الله عليه وعلى اسمه و نسبه وكم حظه من الله تعالى، ما نصه: فالرجال المفقولون عن ابن عطاء الله، لا يبعد أن يكونوا من كشفه ويكون ورث هذا الحال من شيخه من الإطلاع على الأولياء الماضيين ونسم المعنوى، أو يكون ذلك من كشف شيخه أو شبخ شيخه، إلا أن الأقرب الأولى، إذلو كان عنده عن شيخه أو شيخ شيخه النسبه إليه إلا أن الأقرب الأولى، إذلو كان عنده عن شيخه أو شيخ أبى العباس المرسى رضى الله عنه طريقهم متصلة بالأقطاب معنعنة برجل عن رجل إلى الحسن ابن على بن أبى طالب رضى الله عنهم يؤذن بمعرفته لرجالها إن لم يكن من جهة النقل فمن جهة الكشف، والأقرب في معرفة اتصال القطبانية الكشف، وإذا كان كذلك فلا يذكر لمكل واحد إلا الذى ولده في سماء الروحانية ومن هو منبع مدده وأصل حقيقته الذي بثها فيه، ولقنه إياها، غيباً عن مخالطة أو دونها، لا الذي

(الخامس) ذكر بعضهم أن تقى الدين الفقير أخذ أيضاً عن العارف الشهير سيدى أحمد الرفاعي الواسطي وله في الطريق سندان أحدهما عن أبي الفضل على

القارى الواسطى عن أبى الفضل بن كافح عن غلام تركان عن أبى على الروذبارى عن على المعجمي عن أبى بكر الشبلي عن أبى القاسم الجنيد بسند. الآتى .

وثانيهما عن خاله الشيخ منصور البطايحي المعروف بالباز الأشمب عن خاله أبي منصور الطيب عن عمه أبي سعد يحيي البخارى الواسطى الأنصارى عن أبي القر مذى أو القرمزى عن أبي القاسم السندوسي الكبير عن رويم البغدادى عن الجنيد بسنده الآتي .

وذكر بعضهم أن سيدى عبدالرحمن المدنى العطار أخذ أيضاً عن الرفاعى بدون واسطة الفقير ، وعن العارف أبى أحمد جعفر بن عبد الله بن سيدبونة الخزاعى الأندلسى ، عن القطب الغوث أبى مدين شعيب بن الحسن القطنياني الأندلسي ، بسنديه الاثنين .

وفي مشيخة الشهاب أحمد بن المعجمى أن المدنى أخذ عن الشاشي عن أبي سعيد المغربي عن أبي يعقوب النهرجوري عن الجنيد أسند ذلك ابن المعجمي من طريق بني وفا فقال أخذت طريق السادات الوفائية الشاذلية عن أستاذ الأستاذين جمال الإسلام والمسلمين أبي الأسعاد يوسف بن الاستاذ أبي العطا عبد الرزاق بن وفا وعن أخيه الاستاذ الكبير أبي المكارم عبد الفقاح، ولبست منهما الخرفة الشاذلية وصحبتهما مدة مديدة ، وتلقنت منهما وها تلقنا من عمهما الاستاذ أبي الفضل محمد عن والده الاستاذ أبي الفضل المجذوب عن والده الاستاذ أبي المراحم محمد عن والده الاستاذ أبي الفضل عبد الرحمن والده الاستاذ أبي المراحم محمد عن والده الاستاذ أبي الفضل عبد الرحمن الشهيد عن والده الاستاذ الكبير أبي الفضل وأبي التداني محمد وفا عن سيدي داود بن باخلا مؤلف (عيون الحقائق) الفضل وأبي التداني محمد وأبي الأستاذ الكبير سيدي تاج الدين ابن عطاء الله السكندري عن الأستاذ السكبير أبي العباس المرسي عن القطب الرباني الأستاذ السكندري عن الأستاذ السكبير أبي العباس المرسي عن القطب الرباني الأستاذ السكندري عن الأستاذ السكندري عن الشريف عبد السلام بن مشيش عن الشريف

أبى محمد عبد الرحمن العطار الحسنى الإدريسى عن الشاشى فذكره، وهو منقطع من المدنى فما فوق لبعد ما بين الرجال المذكورين فيه فى الولادة والوفاة، ثم الصواب فى أبى سعيد المغربى: أنه ابن الأعرابي فيما يظهر لأنه الذي يمكن أخذه عن أبى يعةوب المهرجوري ولكن بينه و بين الشاشى مدة وكذا بين الشاشى والمدنى.

وقد ذكر هذا السند أيضاً أبو الصلاح على بن محسن الصعيدى في « تعطير الأنفاس بمناقب أبي العباس» فزاد فيه أبا مدين التلمساني بين المدني والشاشي أسنده أيضاً من جهة بني وفا . فقال : ابست الخرقة الوفائية الشاذلية سن سيدنا ومولانا أبي الإرشاد يوسف بن وفا ، وهو لبسها من عمه سيدى أبي المكارم عبد الفتاح بسنده السابق عند ابن العجمي ، ومع ذلك فلا يصح أيضاً لأن أبا مدين ولد بعد وفاة الشاشي بنحو العامين ثم بين ولادة الشاشي ووفاة أبي سعيد نحو سبع وسبعين سنة ثم بعد هذا وجدته في (ابتهاج القلوب) نقلا عن الملا إبراهيم الكوراني على الصواب وهو أن أبا مدين أخذ عن أبي بكر الطرطوشي عن الشاشي عن أبي غالب سالم المغربي عن أبي عمرو الزجاجي وأبي يعقوب النهرجوري فصح الاتصال وارتفع سالم المغربي عن أبي عمرو الزجاجي وأبي يعقوب النهرجوري فصح الاتصال وارتفع الانقطاع ثم وجدته عند الكوراني في (إنباه الأنباه بتحقيق إعراب كلة لا إله الأنه) .

وذكر جماعة : أن عبد الرحمن المدنى أخذ أيضاً عن أبى زيد عبد الرحمن الثنائرى وضبطه الشبراوى فى (تنوير الصدر) بكسر التاء وأغرب أحمد بن العربى ابن الحاج فقال (فى فهرسته)عبدالرحمن التازى نسبه إلى المدينة المعروفة بالمغرب وهو عن أبن بكر الشبلى ، عن الجنيد و نظمه الأمير على طريق التوسل إفقال أثناء القصيدة :

بجنيدهم شبليهم يا ربنا خلص عبيدك من قيود عقاله ( ٣ – البرهان الجلي)

بتناريهم المعظم قــدره مولای عبدالله قطب رجاله و بعبد رحمن هو المدنی من قطع المفاوز فاحتظی بوصاله

إلى آخر القصيدة ، وهو واضح البطلان فإن الشبلي مات سنة أربع وثلاثين وثلاثين وثلاثائة فكيف يدركه شيخ المدنى الذى كان فى القرن المسادس ، ثم هو مجهول لإ تمرف له ترجمة مع الاختلاف فى اسمه فبعضهم يقول عبد الرحمن وبعضهم يقول عبد الله ، ومع هذا فقد ذكره جماعة من المتأخرين لا سيما الذين يسندون الطريقة الجزولية كالشريف العلمي فى (الأنيس المطرب) والطاهرى فى (تحفة لإخوان بمنافب شرفاء وزان) ومحمد بن حزة المكناسي في (الكوكب الأسعد) وأحمد بن العربي بن الحاج فى (برنامجه) وعمر الشبراوى فى (تنوير الصدر بشرح حزب البحر) والأمير الكبير فى نظمه كما سبق و نقله عنه بعض تلامذته فى (الحديقة المندية فى مبنى الطريقة المحدية) والعدوى فى (النفحات الشاذلية) والبديرى فى (الجواهر الغوالي) وزاد فى المحنور نغمة ، فقال : عن المدنى عن أبى بكر الشبلي بدون واسطة الثنائرى مع أن بطلان هذا يدركه بالبداهة ذو و النباهة فضلا عن أهل العلم لا سيما و بعضهم يمبر بصحب واقتدى فى الجميع وهو تهور قبيح .

وذكر بعضهم أن القطب ابن مشيش أخذ عن أبى العباس السبتى عن أبى محمد صالح عن أبى مدين بأسانيده .

وقيل: إنه أخذ عن أبى أحمد جعفر بن عبد الله بن أحمد بن سيد ونه عن أبى مدين .

وقيات: أخذ عن أبى مدين بدون واسطة والتاريخ يقبل جميع هذا إن ثبت في طريق النقل .

وذكر الوترى في (روضة الناظرين) أنه أخذ أيضاً عن شمس الدين برى العراق عن الشيخ على بن نعيم البغدادي عن أبي العباس أحمد الرفاعي بأسناديه السابقين

والغالب على الظن عدم صحة هذا الأمور: منها أن القطب ابن مشيش لم يترجم له أحد بل ولا عرف إلا من جهة تلميذه إأبى الحسن الشاذلى رضى الله عنه وأصحابه وهم لم يذكروا هذا ولا عرجوا عليه، ومنها أن ابن مشيش فيما يظهر من حاله لم يرحل إلى خارج المغرب ولا إلى الحجاز لأداه فريضة الحج فضلا عن العراق حتى يرحل إلى خارج المغرب ولا إلى الحجاز لأداه فريضة الحج فضلا عن العراق حتى يأخذ عن شمس الدين برى العراقي ولو رحل لذكره العراقيون واشتهر كما ذكروا غيره من الغرباء ولذكره تلميذه أبو الحسن الشاذلى رضى الله عنه فيما ذكر من بعض أحواله والله اعلم.

ومن هذا القبيل ما يذكرونه من أخذ سيدى أحمد البدوى وسيدى إبراهيم الدسوقى عن القطب ابن مشيش والثانى باطل جزما لأن الدسوقى ولد بمد وفاة ابن مشيش في جبل مشيش رضى الله عنه والبدوى خرج به أهله من فاس صغيرا ، وابن مشيش في جبل المعكم بعيدا عن فاس غير مشهور ولا متداول الذكر بين الناس فالله تعالى اعلم .

## فصل

وأما طريق الخرقة لأبى الحسن الشاذلى رضى الله عنه فعن أبى عبدالله محمد بن على بن إسماعيل بن محمد بن عبد الله بن حرزهم الأموى العثمانى دفين أحواز فاس المعروف عند العامة بسيدى حرازم السخونات عن أبى محمد صالح بن نيصارن بن غقيان اللكالى نزبل مدينة أسفى ودفينها عن أبى مدين شعيب بن الحسن القطّيقانى الأندلسى دفين العباد قرب تلمسان أوقيل عن أبى محمد عبد الرزاق الجزولى دفين الإسكندرية عن أبى مدين عن أبى يعزى تِلَنُّور بن موسى بن عبد الله الهزميرى وقيل في اسم والده غير ما ذكر عن أبى شعيب أيوب بن سعيد الصنهاجي الزمورى المعروف بالسارية عن أبى ينور عبد الله بن وكريس الدكالى المشترائى عن أبى معتوحة وألف وياء ساكنة وجيم ودال مفتوحتين وقيل و يجلان الدكالى نزيل أغمات عن أبى الفضل عبد الله بن الحسين مفتوحتين وقيل و يجلان الدكالى نزيل أغمات عن أبى الفضل عبد الله بن الحسين

ابن بشرى الجوهرى عن والده عن أبى الحسين أحمد بن مجمد القورى رفيق الجنيد عن السرى السقطى عن معروف الكرخى عن داود الطائى عن حبيب العجمى عن الحسن البصرى عن على عليه السلام عن النبى صلى الله تعالى عليه وآله وسلم وأخذ معروف الكرخى أيضاً عن على بن موسى الرضى عن أبيه موسى الكاظم عن أبيه جعفر الصادق عن أبيه مجمد الباقر عن أبيه على زين العابدين عن أبيه الحسين عن أبيه على عليهم السلام عن النبى صلى الله تعالى عليه وآله وسلم وقد وقع اختلاف في مواضع من هذا السند .

(الأول) في أخذ أبي محمد صالح هل عن أبي مدين مباشرة أو عن تلميدة أبي محمد عبد الرزاق الجزولي فبعضهم يقول عنه عن أبي مدين و بعضهم يقول عنه عن عبد الرزاق الجزولي عن أبي مدين، وقيل: إنه أخذ أولاعن الشيخ عبدالرزاق مم اجتمع ثانياً بشيخه أبي مدين في كون كلا القولين صحيحاً ويكمون أخذه عن عبد الرزاق من قبيل المزيد في متصل الأسانيد.

قال أبو العباس الفاسي في (المنح الصافية) بعد إيراد هذا السند من رواية أبي محمد صالح عن أبي مدين هكذا جعل الفروصي أبا محمد صالح تلميذاً لأبي مدين ونحوه عن الشيخ أبي العباس الحطيب المعروف بابن قنفذ فقال في كتابه ( أنس الفقير وعز الحقير) عندما ترجم له: ومن أصحاب الشيخ أبي مدين رضي الله عنه الشيخ الشهير أبو محمد صالح بن نيصارن وشيخه عبد الرزاق الجزولي وعبد الرزاق هذا رفيع القدر وقبره قرب الإسكندرية يتبرك به وهو من كبار تلامذة الشيخ أبي مدين ولازمه مدة طويلة ثم قال بعد هذا بأورانى : وشيخه أبو محمد عبد الرزاق الجزولي من كبار تلامذة الشيخ أبي مدين وقبره قرب الإسكندرية ثم قال وذكره أيضاً يعني النادلي حين ذكر عبد الرزاق الجزولي المن كبار حين ذكر عبد الرزاق الجزولي الله عني النادلي حين ذكر عبد الرزاق الجزولي فقال : وهو شيخ العبد الصالح أبي محمد صالح . وهو حي الآن قال ابن قنفذ وأخبر ني غير واحدأن الشيخ أبا محمد صالح لقي الشيخ أبا مدين وضي الله عنه الم الشيخ أبا مدين معاصرا له ثم استدل على ذلك

بما حاصله: أن أبا العباس أحمد الغبريني صاحب (عنوان الدراية) ذكر أنه أخذ التصوف عن أبي عبد الله محمد بن أبي القاسم السجلماسي عن أبي محمد صالح عن أبي مدين وإنه أيضاً وقف على مجموع بخط أبي محمد صالح و تاريخه سنة أربع و ثمانين و خمساية والشيخ أبو مدين و قتئذ ببلاد إفريقية و بعده استقر ببجاية ه و لما ترجم التادلي للشيخ عبد الرزاق هذا قال ما نصه: ومنهم أبو محمد عبد الرزاق الجزولي تلميذ أبي مدين استقر أخيراً بالإسكندرية وبها مات وكان من كبار المشايخ انتهمي محل الحاجة ، قال أبو العباس الفاسي: وما ذكره ابن قنفذ عنه في ترجمة الشيخ عبد الرزاق لم أحمده فيه في عدة نسخ ولعله وقع في نسخته و إنما وجدت فيه أنه حدث عن الشيخ عبد الرزاق بو اسطة أبي محمد صالح مرتين، قال في إحداهما : سمعت عبد الرزاق بو اسطة أبي محمد صالح مرتين، قال في إحداهما : سمعت عبد الرزاق بو اسطة أبي محمد صالح يقول غيرمرة : اغتم شيخنا أبو محمد عبد الرزاق من أمركان بينه و بين زوجته فذكر حكاية طويلة ه .

قلت: وكأن النسخ التي وقعت بيد أبي المعباس الفاسي كان بها نقصأو كان بصره ينبو عن رؤية الترجمة بها و إلا فالموضع الذي حدث فيه العادلي عن الشيخ عبد الرزاق بواسطة أبي محمد صالح هو في ترجمة الشيخ عبد الرزاق ، بل لم يذكر في ترجمته إلا تلك الحدكايتين بعد قوله: ومنهم الشيخ أبو محمد عبد الرزاق الجزولي تلميذ أبي مدين استقر أخيراً بالإسكندرية وبها مات وكان من كبار المشايخ ثم ذكر الحكايتين.

وقد نقل كلام ابن قنفذ هذا بتمامه صاحب (المعزى فى مناقب أبى يعزى) وفيه أن الشيخ الاسكندرى نقل عن تاج الدين أبى العباس أحمد بن الميلق الاسكندرى صاحب الشيخ تاج الدين ابن عطاء الله أنه سئل عن الجمع بين الاختلافات هنا فقال: صحب الشيخ أبو محمد صالح الشيخ عبد الرزاق فى حياة الشيخ أبى مدين فرأى الشيخ عبد الرزاق من طريق الكشف أنه من أصحاب شيخه أبى مدين فتوجه الشيخ عبد الرزاق من طريق الكشف أنه من أصحاب شيخه أبى مدين فتوجه

إليه وصحبه واقتدى به إلى حين وفاته ، قات : لما أتى الشيخ أبو محمد صالح مجلس الشيخ عبد الرزاق فسأله واختبره وجده فى حالة أقوى منه فقال له : يا بنى إنك صاحب همة عالية، ولايليق بتربيتك إلا شيخنا أبو مدين فتوجه إليه ونحن شركاء فى الخير فانتفع بصحبتهما معاً وكان يقول لكل واحد منهما شيخى ه .

الثانى: فى زيادة أبى ينور عبد الله بن وكريس بين أبى شعيب وعبد الجليل ابن ويجلان فقد بحث فى ذلك أبو حامد الفاسى فقال فى (مرآة المحاسن): قال أبو يعقوب التادلى فى كتاب (التشوف): أبو محمد عبد الجليل بن وبجلان دكالى الأصل و ترل أغمات وبها مات شهيداسنة إحدى وأربعين وخسمائة كبير الشأن من أهل العلم والعمل رحل إلى المشرق فلتى به شيخا من الصوفية فأخذ عنه هذا الشأن شيخا عن شيخ بالسند المتصل إلى أبى ذر الغفارى صاحب النبي صلى الله عليه وآله وسلم اه. وهذا السند المشار إليه غير السند المذكور هنا والله اعلم قال : والزمان والسطة لكنى لم أجده إلا بواسطة الشيخ أبى ينور ولم أدر سبب ذلك؟ ولا شك واسطة لكنى لم أجده إلا بواسطة الشيخ أبى ينور ولم أدر سبب ذلك؟ ولا شك من الشيخ أباينورمن أشياخه ، فني (التشوف) أبو ينور عبدالله بن وكريس الدكالى من أمشارايه من أشياخ أبى شعيب أيوب السارية كبير الشأن من أهل الزهد والورع ، وفيه : أبو على منصور بن إبراهيم المسطاسي كبير الشأن من أهل الملم والعمل مات بآزمور سنة أربعين وخسمائة ، وهو من أشياخ أبى شعيب أيوب السارية كبير الشأن من أهل الملم والعمل مات بآزمور سنة أربعين وخسمائة ، وهو من أشياخ أبى شعيب أيوب السارية كبير الشأن من أهل الملم والعمل مات بآزمور سنة أربعين وخسمائة ، وهو من أشياخ أبى شعيب أبوب السارية كبير الشأن من أهل الملم والعمل مات بآزمور سنة أربعين وخسمائة ، وهو من أشياخ أبى شعيب أبوب السارية ه.

وهذا كما رأبت قرين الشيخ أبى محمد عبد الجليل وقد ذكروا كما في (النشوف) أن الشيخ أبا شعيب هو الذي صلى على حجة الإسلام الغزالي بطوس وقد توفي حجة الإسلام سنة خمس وخسمائة وكان أوصى ألا يصلى عليه حتى يأتي رجل يصلى عليه والحكاية معروفة فقد كان أبو شعيب في ذلك التاريخ من أهل

الخصوصية التا.ة والتمكن من الوصول في الزمان القريب إلى المكان البعيد. وذلك قبل وفاة الشيخ أبى محمد عبد الجليل بنحو ست وثلاثين سنة مع المشاركة في الوطن أو قربه ، وفي (النشوف): أبو شعيب أيوب بنسعيد الصنه اجبى من بلاد آز ، و ومن أشياخ أبى يعزى وكان في أول أمره معاماً للقرآن بقرية اشكاؤن من بلاد دكالة ومات بآزمور بوم الثلاثاء العاشر من ربيع الثاني سنة إحدى وستين وخسائة ه

ولما نقل بعض هذا أبو عيسى الفاسي في تحفة أهل الصديقية قال : فلا يبعد على هذا أن بكون الشيخ أبو شعيب لتى أبا محمد عبد الجليل إلا أنه كان يأخذ عن تلميذه مع وجوده وكان سبب ذلك أنه ما فتح له إلا على يديه ولا كـشف له أولا إلاءنخصوصيته وهو أعنى أباينمور مع ذلك مطلقمن ثقاف الإرادة مأذون. بقبول الخلق وتربيتهم مع وجود شيخه أو لم يكن اتخذه شيخ تحكيم وإرادة بل شيخ تمليم فقط ثم كمل وأذن بقبول الخلق وتعليمهم وتربيتهم ومن رزق مناب فليلزمه بل من أخذ من قلبه فلا فكاك له من يد من أخذه منه وليس لأهل الطريق معول على أعلو السند ولا لهم إليه نظر ولا لهم فيه اختيار بل من أخذه ملكه فلا يبغى به بديلا والمطلوب فيها سلب الإرادة فلا فرق فيه بين علو أونزول ثم لو رام أن يترك صحبته إلى صحبة غيره لملو أو غيره لكان فيه سوء أدب ثم لا يفلح مع الأول ولا مع الثاني ولو كان هذا الثاني شيخ الأول إلاّ إن كان عن إذنه وقضية أبى الحسن السريفي مع سيدى على بن عثمان لما تركه وذهب إلى شيخه الغزوانى معلومة ، وما وقع له فى ذلك من الحسارة والسلب والعياذ بالله من سوء الأدب المفضى إلىالعطب، وقد ذكر حكايته صاحب ( الدوحة ) ونقلتها في (ممتم الأسماء).

وقد يختار بعضهم في السند النزول ويؤثره على العلو، لـكثرة عدد الشيوخ

ويقول على قدر ما تسكثر الشيوخ في السند تقوى أنواره وتترادف على مسنده وتتظاهر عليه وللناس في ذلك أحوال ومقاصد وهذا الفرق بين أسانيد الطريق وأسانيد الحديث الأولى: نتيجتها اقتباس الأنوار والثانية المقصود منها ما تضمنته من الأخبار وهذه يلزمها البحث لا محالة فيطلب فيها العلو فبقدر ما يعلو السند يكون البحث فيه أسهل والتصحيح له امكن.

، ثم وجدت عند الشيخ السنوسي رحمه الله ، قال الشيخ أبو مدين رضى الله عنه: ألبسنى الخرقة الشريفة أيضاً شيخى وقدوتى أبويعزى ، قال: البسنى شيخى وقدوتى أبوشعيب أبوب السارية ولقب سارية لطول قيامه، قال: البسنى عبد الجليل و بجدا قال: البسنى أبو الفضل الجوهرى ، قال: البسنى والدى أبو عبد الله الحسين ابن بشرى ، قال: البسنى أبو الحسن أحمد بن محمد النورى المعروف بابن البغوى قال: البسنى السنى أبو الحسن أحمد بن محمد النورى المعروف بابن البغوى قال: البسنى السند فلميذكر قال : البسنى السيخ أبى شعيب والشيخ أبى محمد عبد الجليل ه .

وما أجاب به أولا عن أخذ الشيخ أبى شعيب أيوب السارية عن أبى ينور مع إدراكه شيخه أبا محمد عبد الجليل هو جواب حسن يؤيده الواقع والمشاهدة في كثير من المشايخ من آخرهم العارف الشهير أبو العباس سيدى أحمد بن عجيبة فإنه أخذ عن العارف الكبير سيدى محمد البوزيدى ولازمه وسلك الطريق على يديه مع وجود شيخه مولاى العربى الدرقاوى رضى الله عنهم ، ولما فتح له على يديه إذن له فى التربية والتسليك فأخذ عنه هو وجماعة مع وجود شيخه البوزيدى وشيخ شيخه مولاى العربى بل كان جل أصحاب الشيخ مولاى العربى رضى الله عنه الواصلين المربين من هذا النبيل فكان كثير منهم يشد الرحلة إليه لزيارته مع الوفود من تلامذتهم بل وتلامذة تلاميذهم أيضاً كالشيخ سيدى أحمد بن عجيبة الموفود من تلامذتهم بل وتلامذة تلاميذهم أيضاً كالشيخ سيدى الذى مات أيضاً فإنه كان له تلامذة وأتباع ومات فى حياة شيخه البوزيدى الذى مات أيضاً في حياة شيخه مولاى العربى رضى الله عنهم فابن عجيبة توفى سنة أربع وعشرين فى حياة شيخه مولاى العربى رضى الله عنهم فابن عجيبة توفى سنة أربع وعشرين

ومائتین وألف و توفی شیخه البوزیدی بعده بخمس سنین سنة تسع وعشرین و توفی شیخه مولای العربی بعده بعشر سنین سنة تسع و ثلاثین .

وحكاية أبى الحسن السريني التي أشار إليها هي: انه كان أخذ عن العارف أبى الحسن على بن عمان الشاوى وأقام في خدمته مدة طويلة إلى أن اشهر حاله وانتشر صيته وكثر أتباءه فانتقل إلى موضعيقال له أبوبين فعمرت سوقه وشاع في المغرب خبره وظهرت على يديه كرامات لا تحصى فرآى أنه أبلغ من شيخه وأنف من الانتساب إليه وذهب إلى مراكش مع تلامذته للأخذ عن شيخ شيخه سيدى أبى محمد الغزواني فلقيه وانتسب إليه وترك الانتساب إلى شيخه أبى الحسن الشاوى ولما رجع إلى بلده أقام شيخه مدة ينتظر زيارته له فلم يأته فقال لأصحابه أعزموا على السفر إلى الشيخ مولانا عبد السلام بن مشيش ويكون مرورنا على صاحبنا أبى الحسن على فلما مروا عليه نزل الشيخ بالمسجد وبعث إليه فلم يأته وبعث إليه بالطعام فقال الشيخ لأصحابه قوه وا بنا ولا تأكلوا شيئاً من هذا الطعام فنحن إما بالطعام فقال الشيخ لأصحابه قوه وا بنا وقد حملناها فانصر فوا ثم رأى السربني فيما يرى النائم كأن قمراً خرج من صدره وصعد إلى السماء فكان ذلك سلب الحكة عنه فما اجتمع إليه بعد ذلك أثنان وبق على ذلك إلى أن مات ولما بلغ ذلك إلى الشيخ أبى محمد الغ بعد ذلك أثنان وبق على ذلك إلى أن مات ولما بلغ ذلك إلى الشيخ أبى محمد الفروا في قال ذلك حراء من يكفر بإحسان شيخه .

الثالث: في أخذ الحسين بن بشرى الجوهرى والد أبى الفضل عن أبى الحسين النورى فأكثرهم يورده كذلك وهو الذى ذكره أبو مدين رضى الله عنه نفسه فيم نقله عنه السنوسى كا سبق مع أن التاريخ يأبى ذلك كما نبه عليه أبو عيسى في (التحفة) فقال عقب نقله كلام أبى مدين السابق في لباس الخرقة ها نصه: وما ذكره من أن الشيخ أبا عبد الله الحسين بن بشرى الجوهرى أخذ عن النورى بلا واسطة كذلك هو أيضا عند الشيخ الحافظ أبى العباس أحمد بن أبى المحاسن بلا واسطة كذلك هو أيضا عند الشيخ الحافظ أبى العباس أحمد بن أبى المحاسن

الفاسى وعند أخيه أبى عبد الله العربى فى (المرآة) أنه أخذ عنه بو اسطة الشيخ أبى بكر الدنيورى و بخط الحافظ الذهبى فى تاريخه: انه أبو الفضل عبد الله بن الحسين بن بشرى بن سعيد الجوهرى فكتب الحسين بالياء وضم الحاء وبشرى بالياء بعد الراء وقال مات فى العشر الأوسط من شوال سنة ثمانين وأربعائة وقبره عند قبر والده أبى عبد الله يزار هو ووالده وولده أبو البركات. وكان أبو الفضل من كبار مشايخ المصريين وبيته بيت العلم والعدالة والنبل وذريته ذرية مباركة وكان يعظ الناس بمصر بجامع عمرو بن العاص ثم ذكر من سمع منه ومن روى عنه وعلى ما ذكر فى وفاة أبى الفضل الجوهرى لا يصح أن تكون الواسطة بينه وبين أبى ما ذكر فى وفاة أبى الفضل الجوهرى لا يصح أن تكون الواسطة بينه وبين أبى الحسن النورى رجلا واحداً فقط لبعد ما بين وفاتهما بما يقرب من مائتى سنة بالتثنية

وأما أبوبكر الدينور فإن كان الراد به أبا بكر بن جابار بن عبدالله الدينورى الحافظ فقد توفى سنة ثمان وستين واربعائة وكان ممن التى فى رحلته فى طلب الحديث أبا سعيد أحد بن محمد المالينى وأبو الفضل الجوهرى قد سمع السكثير من حديث ابى سعيد المالينى فغاية الدينورى ان يكون من شيوخ ابى الفضل لا من شيرخ والده والله اعلم اه.

قلت: ليس المراد بأبى بكر الدينورى من ذكر بل المراد به أبو بكر محمد بن على ابن الحسن بن على الدينورى ذكره ابن السمعانى فى الأنساب وقال يعرف ببرهان . كان أحد الصالحين صاحب كرامات ظاهرة قدم بغداد سنة تسع وأربعين وثلاثمائة وحدث بها عن أبى شعيب الحرانى وعبد الله بن محمد بن بيان وإبراهيم بن زهير الحلوانى وأبى مسلم الكشى وآخرين . ذكره صالح بن أحمد الحافظ فى طبقة الهم ذانيين : برهان الدينورى ذاكرته وكان شيخا فاضلا ثقة ورعا ، ولم يقضى لى السماع منه وكان يشبه أهل العلم بالله صدوقا رحمنا الله وإياه اه . وهى ترجمة

مأخوذة من تاريخ الخطيب المختصار وقد أسند الخطيب من طريقه حديث أنس ابن مالك رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه واله وسلم أنه قال: «والذى نفسى بيده لا تقوم الساعة على رجل يقول لا إله إلا الله ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر».

وأسند عنه أنه قال: إنى لأطعم لقيات في طعام عند محب لهذه الطائفة فأرى على قلمي سوادها لما لا انعرف امره وادخل على السهلامة وانى سمعت اللؤلؤى يقول: يحكى أن بشرا دعاه رجل إلى طعام فدخل فرآى حاله مستوية فقال لصاحبه من أين مالك؟ قال: أشهد الله من حل ما ظلمت ولاغصبت ولا أربيت، قال: ففيم تتجر؟ قال: في المطعام، فحرج عنه وقال:هذا مال جمع من دم المسلمين، ولم يذكر الخطيب تاريخ وفاته، إلا أنه روى عنه بواسطة فةال: حدثنا عنه أبو الحسن بن رزقويه وعلى بن أحمد بن عمر المقرى، والخطيب من أقران الجوهرى، ومات قبله بأربع سنين كما أن الدينورى حدث عن جماعة من أقران أبى الحسن النورى كأبى جعفر محمد بن عثمان بن أبي شيبة الذى مات بعد النورى بثلاث سنين فلم يبق ربب في أنه المذكور في السند والله أعلم.

فصل

وأخذ أبو مدين أيضاً عن أبى الحسن على بن حرزهم عن ابى بكر محمد بن عبد الله بن أحمد المعروف بأبى العربى المعافرى عن أبى حامد محمد بن محمد بن محمد ابن أحمد الفرالى عن أمام الحرمين أبى المعالى عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجوينى عن أبى طالب محمد بن على بن عطيه المسكى ثم البصرى عن أبى القاسم .

هكذا ذكره جماعة يطول عدهم ومنهم من عبر بصحب فى الجميع كأبى عبد الله الساحلي فى (بغية السالك) ونظمه شرف الدين البوصيرى فى قصيدة طويلة ذكرها صاحب كتاب (المنهج الواضح فى مناقب أبى محمد صالح) جاء فيها : فنهم أبو حسن سليل لحرزهم أتى فى العلا والفضل فاتحة الحزب

ومنهم أبو بكر العربى قد سما بما رسموا فيه على العجم والعرب ومنهم أمام العصر في الدلم والتقى أبو حامد حسبى أمام به حسبى ومنهم أمام الملة المتقى أبى الـ معالى أمام الحل والحرم الرحب أبو طالب صبح قد اسفر وجهه سفير قلوب العاشقين إلى الحب أبو القاسم الحبر الجنيد الذي له فعال على عد الحصى كثرة تربى أبل أخر السند وهو منقطع بين أمام الحرمين وأبى طالب المكى، وبين أبى طالب والجنيد

قال أبوالعباس الفاسي في (المنح الصافية) بعد إيراده: وفي القلب منه شيء لأن أمام الحرمين توفي سنة ثمان وسبمين وأربعائة والشيخ أبو طالب توفى في جادى الآخرة سنة ست وثمانين وثلاثمائة كما قاله الشيخ أبو القاسم الأزهرى والشيخ أحمد بن محمد العتيقي وتوفى الشيخ أبو القاسم الجنيد سنة سبع وتسعين والشيخ أبى طالب قريب من تسعين سنة وبين أبى طالب والجنيد قريب من مائة سنة على إنى تصفحت القوت من أوله إلى آخره فما رأيته ذكر أنه لقيه كما قال في غيره كأبى الحسن بن سالم صرح بلقياه غير مرة وقال في غيره كأبى سعيد بن الأعرابي: شيخنا، وأبو بكر بن الجلاء لقيه وصرح بأنه شيخه كذلك بل إن تأملت كلامه في القوت وسدته ما يذكر كلام الجنيد إلا كما يذكر كلام الجنيد إلا كما يذكر كلام الجنيد المنه ويفر يقرع على كلامهما فهو في طريقة البصريين أدخل بكثير م طريقة البغداديين على إنى رأيت كل من تنتهى سلسلته إلى أبى مدين يعتمد هذا السند اه.

قلت: تبع فى تاريخ وفاة الجنيد أبا القاسم القشيرى فإنه ذكر ذلك فى الرسالة والصحيح أنه مات سنة ثمان وتسعين والسند منقطع جزما فإن أمام الحرمين ولدبعد وفاة أبى طالب بثلاث وثلاثين سنة وذلك فى ثامن عشر المحرم سنة أربع عشرة وأربعمائة وأبو طالب المكى توفى سنة ست وثمانين وثلاثمائة والصواب فى هذا

الإسنادكما ذكره بعضهم عن أمام الحرمين عن والده أبسى محمد الجوبنى عن أبى طالب المسكمى عن أبى عثمان المغربي عن أبى عمرو محمد بن إبراهيم الزجاجي عن الجنيد وهذا وبعضهم يقول عن أبى طالب المسكى عن أبى بكر الشبلى عن الجنيد وهذا أيضاً في القلب منه شيء فإن أبا طالب تأخر بعد وفاة الشبلى با ثنتين و خمسين سنة إلا أن يكون عمر طويلا أو أخذ عنه في سن الشباب كالعشرين و نحوهما والله أعلم .

وذكر السنوسى فيما نقله عنه أبو عيسى الفاسى فى (التحفة) أن لإمام الحرمين طريقا آخر فى الخرقة وهو عن الأستاذ أبى القاسم القشيرى عن الأستاذ أبى على الدقاق عن أبى القاسم النصر اباذى عن الشبلى عن الجنيد رضى الله عنه .

### فصل

وأخذ أبو الحسن الشاذلي رضي الله عنه عن جماعة آخربن أخذ خرقة و تبرك أيضاً .

منهم الشيخ أبو سعيد خليفة بن أحمد الباجي التميمي دنين خارج تونس وصاحب الكرامات الكثيرة المشهورة فإن الشاذلي رضي الله عنه أخذ عنه ولازمه وانتفع به كشيرا كا أخبر بذلك عن نفسه وهو أخذ عن أبي مدين. وقيل: عن أبي محمد عبد المزيز بن أبي بكر القرشي المهدوي عن أبي مدين. وذكر صاحب (المنح البادية) أن الشاذلي أخذ أيضاً عن أبي محمد المهدوي هذا وذلك من جهة التاريخ ممكن إفإن كلا منهما كان بتونس وتاريخ وفاتهما متقارب فالشيخ أبو سعيد الباجي أمات سنة ثمان وعشرين وسمائة والشيخ أبو محمد المهدوي مات سنة أحدى وعشرين.

ومنهم الشيخ الأكبر محمد بن على بن العربى الحاتمى وهو أخذ عن جماعة كشيرة وقد ذكر سنده بلبس الخرقة في جزء أفرده لذلك سماه (نسب الخرق) ذكر

فيه انه ابسما من يد جمال الدين يونس بن يحيى بن أبى الحسين العباسي القصار بمكة بالحرم الشريف تجاه الكعبة المعظمة وهو ابسها من يد شيخ الوقت عبد القادر أبى صالح بن أبى عبد الله الجيلي وهو لبسم من يد أبى سعيد المبارك بن على المخزومي وهو ابسها من يد أبي الحسن على بن محمد بن يوسف القرشي الهـكاري بو ابسها الهـ كمارى من يد أبي الفرج الطرسوسي وهو من يد أبي الفضل عبد الواحد بن عبد المزيز التميمي وهو من يدأبي بكر محمد بن خلف بن جَعْدر الشبلي والشبلي صحب أبا القاسم الجنيد بن محمد وتأدب به ولبس منه والجنيد صحب خاله السرى السقطى وأخذ عنه وتأدب به وسرى صحب معروف بن فيروز الكرخي وأخذ عنه وتأدب به ومعروف صحب على بن موسى وتأدب به وعلى بن موسی صحب أباه موسی و تأدب به و موسی صحب أباه جعفر بن محمد و تأدب به وجعفر صحب أباه محمد بن على وتأدب به ومحمد صحب أباه على بن الحسين وتأدب به وعلى صحب أباه الحسين بن على وتأدب به وأخذ عنه والحسين صحب جده رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وصحب أباه على بن أبى طالب وعلى بن أبى طالب صحب رسول الله صلى الله عليه واله وسلم وتأدب به وأخذ عنه ورسول الله صلى الله عليه واله وسلم أخذ عن جبريل عليه السلام وجبريل عليه السلام أخذ عن الله تعالى .

قلت للشيخ يونس: ما أخذ عنه قال سألت أو سئل الشيخ عبد القادر ماأخذ عنه العلم والأدب .

وذكر الشيخ محى الدين بن العربى رضى الله عنه: أنه أبسها أيضا من يد أبى عبد الله محمد بن قاسم بن عبد الرحمن بن عبد السكريم التميمى الفاسى ومن يد تقى الدين عبد الرحمن بن على بن ميمون التوزرى المصرى سنة ست وثمانين وخسمائة وكلاهما لبس من يد أبى الفتح محمد بن أحمد بن محمود المحمودى وهو لبس من يد أبى الفتح محمد بن أحمد بن محمود المحمودى وهو لبس من يد أبى الفتح بن شيخ يد أبى الفتح بن شيخ

الشيوخ ولبس أبو الفتح من يد أبى إسحاق ابن شهريار المرشد ولبس المرشدمن يد حسن أو حسين الاكار ولبس الاكار من يد أبى عبد الله بن خفيف وابن خفيف صحب جعفر الحذاء وصحب الحذاء شيخه أبا عرو الاصطخرى وصحب أبو عمر وشيخه أبا تراب النخشبي وصحب أبو تراب شيخه شقيقاالبلخي وصحب شقيق إبراهيم بن ادهم وصحب إبراهيم موسى بن زيد الراعى وصحب الراعى أويسا القرني وصحب أويس عر بن الخطاب وعلى بن أبي طالب، وصحب عمر وعلى رسول الله صلى الله عليه واله وسلم وأخذا عنه وتأدبا به اه.

قال وابستها أيضا من يد أبى الحسن على بن عبد الله بن جامع ولبسها ابن جامع من يد الخضر وصحبه وتأدب به واخذ عنه .

قال: وكذلك صحبت أنا الخضر عليه السلام وتأدبت به وأخذت عنه التسليم لمقالات الشيوخ نصا من فيه إلى في وغير ذلك من العلوم اله وقد أورد الصفى الفشاشي في (السمط المجيد)سنده الثاني من طريق أوبس، ثم قال: لم يصرح الشيخ قدس سره من ابن خفيف إلى منهي السند باللبس وإنما ذكر الصحبة بناء على عدم ثبوت الاتصال عنه كا دل عليه كلامه في ( الفقوحات المكية ) في الباب الخامس والعشرين فإنه بعد ما حكى ما جرى له مع سيدنا الخضر عليه السلام قال ما نصه: واجتمع معه رجل من شيوخنا وهو على بن عبد الله بن جامع من أصحاب على المتوكل وأبي عبد الله قضيب البان وكان يسكن بالمغلى خارج الموصل في بستان له وكان الخضر عليه السلام قد ألبسه الخرقة محضور قضيب ألبان وأبستان له وكان الخضر عليه السلام قد ألبسه الخرقة محضور قضيب ألبان به معه في ألباسه إياها وقد كنت لبست خرقة الخضر بطريق أبعد من هذا من يد صاحبنا تقى الدين عبد الرحمن بن على بن ميمون بن أبي التوزري وهو لبسها من يد صدر الدين شيخ الشيوخ بالديار المصرية وهو محمد بن حموية وكان جده قد لبسها من بد الخضر عليه السلام وفي ذلك الوقت قلت بلباس الخرقة وألبستها من بد الخضر عليه السلام وفي ذلك الوقت قلت بلباس الخرقة وألبستها

الناس لما رأيت الخضر قد اعتبرها وكمنت قبل ذلك لا أقول بالخرقة المعروفة الآن فإن الخرقة عندنا إنماهي عبارة عن الصحبة والأدب والتخلق ولهذا لا يحد لباسها متصلاً برسول الله صلى الله عليه واله وسلم ، ولكن يوجد صحبة وأدبا وهو المعبر عنه بلباس التقوى فجرت عادة أصحاب الأحوال إذا رأوا أحدا من أصحابهم عنده نقص في امر ما وارادوا ان يكملوا له حاله يتحد به هذا الشيخ فإذا أتحد به اخذ ُذلك الثموب الذي عليه في حالة ذلك الحال و نزعه وافرغة على الرجل الذي يريد تكلة حاله ويضمه فيسرى فيه ذلك الحال فيكمل له ذلك الأمر فهذا هو اللباس المعروف عندنا والمنقول عن المحققين من شيوخنا اه . فصرح بأنه لم يتحقق عنده لباسها متصلا برسول الله صلى الله عليه واله وسلم وإنما اقتدى في ذلك بسيدنا الخضر عليه السلام وكذلك كلامه في رسالة الخرقة يدل على أنه إنما اقتدى في ذلك بالمشايخ حيث قال بعد تمهربد: فظهر الجمع بين اللبستين من زمان. الشبلي وابن خفيف إلى هلم حرا فجرينا على مذهبهم في ذلك فلبسناها من أيدي مشايخ جمة سادات بعد أن صحبناهم وتأدينا بأدابهم ليصح اللباس ظاهراوباطنا اه. وأجيب: أن هذا أمر . تمالق بالرواية لايكشف الحقائق فخلاف أهلها(١)ممتبر وقد اثبته جماعة ممن جمع بين الفقه والحديث والتصوف ومن المقرر في الأصول أن المثبت مقدم على النافي وقد قال الشيخ محيى الدين قدس سره في ( الباب التاسع والستين من الفتوحات المكية ) ما نصه: ولا ينتبر عندنا ما يخالفنا فيه علماء الرسوم إلا في نقل الأحكام المشروعة فإن فيها يتساوى الجيع ويعتبر فيها المخالف. بالقدم في الطريق الموصل او في المفهوم باللسان العربي واما في غير هذا فلا يعتبر إلا مخالفة الجنس وهذا سار في كل صنف من العلماء بعلم خاص اه بلفظه قدس سره وفيه الكفاية والحمد لله رب العالمين ولكن ينبغي ان يقيد بما ذكره في كتابه (عَقَلَةُ المُسْتُوفُوزُ) حيثقال ما نصه: ثم نقول إنا ما اوردنا شيئًا مما ذكرناه او نذكره (١) أي أهل الروابة .

من جزئيات العالم إلا واستنادنا فيه إلى خبر نبوى يصحبه السكشف: ولو كان ذلك الخبر مما تسكلم في طريقه ، فنحن لا نعتمد فيه إلا على ما يخبر به رجال الفيب رخى الله عنهم اه ( فالحاصل ) أن كل حديث تسكلم في طريقه أثمة الجرح والتعديل فإن حكمهم معتبر إلا ماصححه الكشف ، فإن الحسم للسكشف ، وإن ضعفه أثمة النقل ، ورب حديث يورده في الفتوحات يقول فيه : ما معناه : صحيح كشفا ، غير ثابت نقلا ، كتوله في الباب الثاني والثلاثماية ما نصه : ولقد ورد في حديث نبوى صحيح عند أهل السكشف ، ولم تثبت طريقه عند أهل النقل ، لضعف الراوى ، ولقد صدق فيه . قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « لولا تزيد في حديثكم وتمريج في قلوبكم لرأيتم ما أرى ، ولمسمعتم ما أسمع » (1) اهو وسيأتي النقل عنه في شرح ( الرسالة اليوسفية ) إنه قال : وقال في الخبر الصحيح نقلا وكشفا إلخ فاتفقا على التصحيح ، ومن هنا قالوا في أصول الحديث : إذا وجدت حديثا بإسناد ضعيف فلك أن تقول هذا ضعيف ، وتعنى بذلك الإسناد ، وليس لك أن تعنى بذلك ضعفه مطلقا ، بناء على ضعف ذلك الطريق ، إذ لعل له إسنادا آخر صحيحاً يثبت بمثله الحديث اه .

قلت: يريد القشاشي أن يجعل لبس الخرقة المعروفة في عصره مرويا كذلك إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، وليس الأمركا يريد ، بل من له أدنى معرفة بالسنة ومخالفة الأثار يعرف أن الحق ما قاله الشيخ الأكبر رضى الله عنه . وأن السند من ابن خفيف وتلك الطبقة فما فوق إنما هو لمجرد الأخذ والصحبة والاقتداء ، وحصول النفع من الأعلى للأدنى ولو بمحرد الرؤية والمجالسة ، وذلك

<sup>(</sup>١) سبب وروده أنهم سألوا لم لا يرون ولا يسمعون عذاب القبر ؟ والتمريج الاختلاط .

<sup>( ؛ -</sup> البرهان الجلي)

هو المقصود بالخرقة فى عرف كثير من الصوفية . فهم يطلقون لفظ الخرقةوالإلباس ويريدون المعنى الذى ذكرناه والله اعلم ، وسيأتى نص السهروردى وغيره بمثل هذا أيضاً .

# فصل

ومنهم (۱) أبو الفتح الواسطى صاحب الشيخ سيدى أحمد الرفاعى ، فإنه لقيه العراق و بإشارته أخذ عن القطب مولانا عبد السلام بن مشيش كما هو مذكور في ترجمته ، وسيأتى سند الرفاعى .

(ومنهم) فياذكره العارف الشراني ومن تبعه . كصاحب (المنح البادية) وغيره: نجم الدين الأصفهاني وهو وهم قبيح ، لأن النجم الأصفهاني متأخر عن الشاذلي ، ومنشأ الغلط في هذا أن الصلاح الصفدي قال : في ترجمة أبي الحسن الشاذلي رضي الله عنه من (نكت الهميان) : ورأيت شيخنا عماد الدين يعني ابن كثير الحافظ ، قد فتر عنه في الآخر ، وبقي واقفاً في هذه العبارات ، حائرا في الرجل لأنه كان قد تصوف على طريقته ، وصحب الشيخ نجم الدين الأصفهاني نزيل الحرم ، ونجم الدين صحب الشيخ أبا العباس المرسي ، صاحب الشيخ أبي الحسن الشاذلي ، فكان من وقف على هذا ، ظن أن الضمير في قوله : وصحب الشيخ نجم الدين الأصفهاني عائدا على الشاذلي ، وهو عائد على ابن كثير ، و إلا الشيخ نجم الدين الأصفهاني من تلامذة أبي العباس المرسي ، فكيف يكون شيخا الشاذلي .

## فصل

وقد طِعن فى الخرقة وسندها جماعة ، وهم قسان : قسم اعتقدوا صحتها ، ورووها تبركا بها ، وتكاموا فى سندها من جهة الانقطاع ، وعدم الاتصال، لظنهم

<sup>(</sup>١) أى من شيوخ أبى الحسن الشاذلي رضي الله عنه .

عِدم سماع الحسن من على تقليداً لمن قال ذلك من الأقدمين ، وقسم طعنوا في أصلها واعتقدوا بطلانها ، لا فعدم سماع الحسن من على فقط ، بل لكونها مروية من طريق على عليه السلام ، وهم ينفون عنه وعن آل بيته الكرام كل فضيلة ، لاسيما إدا تُوهموا منها ثبوت مزية لعلى عليه السلام على غيره من الصحابة ، وهم النواصب أعداء آل البيت كابن تيمية وابن خلدون ، فقد قال الأول في منهاج سنته . رداً لقول ابن المطهر الحلى : وأما علم الطريقة فإليه منسوب ، فإن الصوفية كامهم يسندون الخرقة إليه ما نصه : والجواب أن يقال : أولا أما أهل المعرفة وحقائق الإيمان المشهورون في الأمة بلسان الصدق ، فكلهم متفقون على تقديم أبي بكر ، وأنه أعظم الأمة في الحقائق الإيمانية والأحوال العرفانية ، وأين من يقدمونه في الحقائق العرفانية التي هي أفضل الأمور عندهم ، إلى من ينسب إليه لباس الخرقة ؟ وقد ثبت في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم وإنا ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم » فأين الحقائق القلوبية من لباس الأبدان ؟ ويقال ثانياً : الحرق متعددة ، أشهرها خرقتان خرقة إلى عمر وخرقة إلى على ، فخرقة عمر لها إسنادان : إسناد إلى أويس القرنى ، وإسناد إلى أبي مسلم الخولاني ، وأما للخرقة المنسوبة إلى على فإسنادها إلى الحسن البصري والمتأخرون يصلونها المعروف إلكرخي ، فإن الجنيد صحب السرى ، والسرى صحب معروفا الكرخي بلا ريب ، وأما الإسناد من جهة معروف . فمنقطع ، فتارة يةولون أن ممروفا صحب على بن موسى الرضى ، وهذا باطل قطعاً . لم يذكره المصنفون لأخبار معروف بالإسناد الثابت المتصل كأبى نميم وأبى الفرج بن الجوزى في كتابه الذي صنفه ، في فضائل معروف ، ومعروف كان منقطعاً في الحكرخ ، وعلى بن موسى كان المأمون قد جعله ولياً للعهد بعده ، وجعل شعاره الباس الخضرة ، ثم رجع عن ذلك ، وأعاد شعار السواد ، ومعروف لم يكن ممن يجتمع بعلى بن موسى ، ولا نقل عنه ثقة أنه اجتمع به ، أو أخذ عنه شيئًا ، بل

ولا يعرف أنه رآه ، ولا كان معروف بوابه ولا أسلم على يديه ، وهذا كله كذب وأما الإسناد الآخر فيقولون أن معروفا صحب داود الطأئى ، وهذا أيضاً باطل لا أصل له ، وليس في أخباره المعروفة ما يذكر فيه أنه أخذ عن داود الطأئى شيئاً ، وإنما نقل عنه الأخذ عن بكر بن خنيس العابد الحكوفي ، وفي إسناد الخرقة أيضاً أن داود الطأئى صحب حبيبا العجمى ، وهذا أيضاً لم يعرف له حقيقة ، وفيها أن حبيبا العجمى صحب الحسن البصرى ، وهذا صحيح ، وفيها أن الحسن صحب عليا وهذا باطل باتفاق أهل المعرفة ، فإنهم متفقون على أن الحسن لم يجتمع بعلى ، وإفها أخذ عن الأحنف بن قيس ، وقيس بن عباد وغيرها ، عن أخذ عن أصحاب على ، أخذ عن الأحنف بن قيس ، وقيس بن عباد وغيرها ، عن على ، وهذا رواه أهل الصحيح ، والحسن البصرى ولد لسنتين بقيتا من خلافة عمر ، وقتل عثمان وهو بالمدينة ، وكانت أمه أمة لأم سلمة . فلما قتل عثمان حل إلى البصرة ، وكان على بالحرفة ، والحسن في زمنه صبى من الصبيان لا يعرف ولا له ذكر اه .

وقال: ابن خلدون في مقدمة تاريخه: ثم أن هؤلاء المتأخرين من المتصوفة المتكامين في الكشف وفيا وراءالحس، توغلوا في ذلك فذهب الكثير منهم إلى الحلول والوحدة، وملا والصحف منه مثل الهروى في كتاب (المقامات) له، الحلول والوحدة، وملا والسحف منه مثل الهروى في كتاب (المقامات) له، وغيره، وتبعه ابن العربي وابن سبوين وتلميذها ابن العفيف وابن الفارض، والنجم الإسرائيلي في قصائدهم، وكان سلفهم مخالطين للا شماعيلية المتأخرين من الرافضة الدائنين أيضاً بالحلول والهية الأئمة مذهبا لم يعرف لأولهم فأشرب كل من الفريقين مذهب الآخر، واختلط كلامهم وتشابهت عقائدهم، وظهر في كلام المتصوفة القول بالقطب، ومعناه رأس العارفين، يزعمون أنه لا يمكن أن يساويه أحد في مقامه في المعرفة، حتى يقبضه الله، ثم يورث مقامه الآخر من أهل العرفان، وقد أشار إلى ذلك ابن سينا في كتاب (الإشارات) في فصول التصوف منها، فقال: جل جناب الحق أن يكون شرعة لكل وارد، أو يطلع

عليه إلا الواحد بعد الواحد ، وهذا كلام لا تقوم عليه حجة عقلية ، ولا دليل شرعي، وإنما هو من أنواع الخطابة، وهو بعينه ما تقوله الرافضة، ودانوا به ، شم قالوا بترتيب وجود الأبدال بعد هذا القطب ، كما قاله الشيعة في النقباء ، حتى أنهم لما أسندوا خرقة التصوف ليجملوها أصلا لطريقتهم وتخليهم ، رفعوه إلى على رضى الله عنه ، وهو من هذا المعنى أيضاً ، وإلا فعلى رضى الله عنه لم يختص من بين الصحابة بتخلية و لا طريقة في لباس ولا حال ، بل كـان أبو بكر وعمر رضى الله عنهما أزهد الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأكثرهم عبادة ولم يختص أحد منهم في الدين بشيء بؤثر عنه في الخصوص ، بل كان الصحابة كَايِهُمُ أَسُوهُ فِي الدِّينِ والزَّهُدُ والْجِاهِدَةُ ، يَشْهِدُ لَذَلَكُ كَالَّامُ هُؤُلًّاءُ المتصوفة في أمر الفاطمي وما شحنوا كتبهم في ذلك مما ايس لسلف المتصوفة كلام فيه بنفي أو إثبات ، وإنا هو مأخوذ من كلام الشيعة والرافضة ، ومذاهبهم في كتبهم ا ه فالحامل لهــذين المنافقين بشهادة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم ، عليهما بالنفاق على إنكار هذه المزية لعلى عليه السلام فى اختصاصه بعلوم الحقائق وكونه أمام الصوفية ، ومرجع أهل الطرائق، هو بغضهما لجنابه العلى ، فأنهما لم يتركا ناحية من نواحي فضائله ولا-مزية من مزاياه التي خصه الله بها إلا وأنكراها وطعنا في أسانيدها وشككا في ثبوتها بالدعاوى الباطلة ، والافتراءات الزائفة ، بل بلغت العداوة من ابن تيمية (١) إلى درجه المكابرة وإنكار المحسوس ،

<sup>(</sup>۱) نص على هذا وغيره في كتابه منهاج السنة . (وله رسالة أخرى مخطوطة) ، زعم فيها أن الأحاديث الواردة في فضل على عليه السلام لاتثبت له مزية على مطلق المؤمنين فضلا عن الصحابة ، وبين ذلك فقال : في قوله عليه الصلاة والسلام لعلى عليه السلام « أنت منى بمزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدى » خرجه الشيخان \_ : لافضيلة فيه لعلى ، لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال مثله في الأنصار ، حيث ثبت في الحديث :

« أنا من الأنصار والأنصار مني » ، وقال في حديث الصحيحين ﴿ من كنت مولاِهِ فعلى مولاه » ليس فيه فضيلة لعلى ، لأن هذا ثابت لـكل المؤمنين بنص انقرآن ، قال. تمالى: ﴿ وَالْمُومَنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتَ بِعَضْهُمْ أُولِياءَ بِعَضْ ﴾ ، وفي غزوة خبير . قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم « لأعطين الراية غدا رجلا يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله ». تُم دعا عليا عليه السلام ، فقيل أنه يشتــكي عينيه من رمد أصابه ، فأنى به فتفل في. عينيه ، وسلمه الراية . قال أبن تيمية : ليس فيه فضيلة لعلى ، لأن الله وصف المؤمنين بذلك أيضاً ، فى قوله تعالى : ( فسوف يأنى الله بقوم يحبهم ويحبونه ) وقال : ( والذين. آمنوا أشد حباً لله) ، وفي الحديث الصحبح في علامات المؤمن : ﴿ أَنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ۗ أحب إليه مما سواهما » إلى غير ذلك مما يطول ذكره فى تلك الرساله الخاطئة وغيرها . ولا يخفي ما تنطوى عليه التأويلات الباطلة المذكورة ، في تمحل بارد ، وأنحراف متعمد عن الجادة . . فابن تيمية نفسه يعلم أن حديث « أنت منى بمنزلة هرون من موسى» يقنضى أن عليا من النبي صلى الله عليه وآ له وسلم ، بمنزلة هرون من موسى في. الأخوة ، والحلافة عنه ، قال تعالى : ﴿ وَقَالَ مُوسَى لأَخْيَهُ هُرُونَ اخْلَفَنَى فَي قُومِي ،. ما اشترك فيه موسى وهرون في خصال إلا النبوة ، ولهذا استثناها بقوله : « إلا أنه لا أبي بعدى » والاستثنا. معيار العموم ، كما تقرر فى علم الأصول ، ومن هنا كان على. أعلم الأمة بعد نبيها صلى الله عليه وآله وسلم ، كما كان هرون اعلم بنى اسرائيل بعد موسىعلمهما السلام ، وأين من هذا قوله عليه الصلاة والسلام «أنا من الأنصار والأنصار مني ﴾ ؟ إذ الحـكم هنا متعلق بالأنصار ، وهو لفظ عام ، والعام لا إشعار له باخص. معين ، فلا يستطيع أنصارى أن يجزم بأن هذا الحديث يخصه ، والـكن يرجو أن يكون من مشمولانه . وكذلك حديث : « من كنت مولاه فعلى مولاه » ، يفيد أن ولاية على مترتبة على ولاية رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ترتب الجزاء على الشرط .. وحيثكانت ولايته صلى الله عليه وسلم واجبة على كل مؤمن و،ؤمنة ، فولاية على. كَذَلَكَ . وإلى هذا أشار عمر رضى الله عنه ، حيث قال لعلى عليه السلام ــ بعد سماعه الحديث . هنيئا لك أبا الحسن اصبحت مولى كل مؤمن ومؤمنة . أما ولاية المؤمنين.

فصرح بكل جرأة ووقاحة ، ولؤم ونذالة ، ونفاق وجهالة ، إنه لم يصح في فضل على عليه السلام حديث أصلا ، وأن ما ورد منها في الصحيحين لا يثبت له فضلا ولا مزية على غيره ، مع أن إمامه وإمام أهل السنة والحديث أحمد بن حنبل رحمه الله يقول : لم يرد من الأحاديث بالأسانيد الصحاح في فضل أحد من الصحابة مثل ما ورد في على ، وهكذا قال غيره من الحفاظ ، بل أضاف ابن تيمية إلى ذلك من قبيح القول في على وآل بيته الأطهار ، وما دل على أنه رأس المنافقين في عصره ، لقول النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيم المخرج في صحيح مسلم مخاطبا لعلى عليه السلام ( لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق ) كما ألزم ابن تيمية الملك أهل عصره ، وحكموا بنفاقه ، فيا حكاه الحافظ في ترجمته في ( الدرد بذلك أهل عصره ، وحكموا بنفاق مع نطقه قبحه الله بما لا ينطق به مؤمن في حق فاطمة سيدة نساء العالمين صلى الله عليها وسلم، وحق زوجها أخي رسول الله صلى الله فاطمة سيدة نساء العالمين صلى الله عليها وسلم، وحق زوجها أخي رسول الله صلى الله فاطمة سيدة نساء العالمين صلى الله عليها وسلم، وحق زوجها أخي رسول الله صلى الله فاطمة سيدة نساء العالمين صلى الله عليها وسلم، وحق زوجها أخي رسول الله صلى الله فاطمة سيدة نساء العالمين صلى الله عليها وسلم، وحق زوجها أخي رسول الله صلى الله فاطمة سيدة نساء العالمين صلى الله عليها وسلم، وحق زوجها أخي رسول الله صلى الله

بعضهم لبه ض فهى ولاية عامة ، منوطة بوصف الإيمان ، لا تخص شخصا بعينه ، ومن ثم كان حب على إيمانا ، وبغضه نفاقا ، لأنه خص بوجوب ولايته على كل مؤمن ومؤمنة ، أما حديث غزوة خيبر ، فهو أظهر فى الدلالة على فضل على ، ومزيد خصوصيته ، ولهذا استشرف كبار الصحابة فى هذه الغزوة حين سمعوا الحديث إلى أن يكون كل منهم ذلك الرجل الذي شهد له الرسول صلى الله عليه وسلم بانه يحب الله ورسوله ، ويحبه الله ورسوله ، حتى قال عمر رضى الله عنه : ما تطاوات للامارة إلا فى هذا اليوم . أترى عمر وكبار الصحابة كانوا لا يحبون الله ورسوله ؟ أم كانوا يجهلون أن الله ورسوله يحبان المؤمنين ؟ لا هذا ، ولا ذلك ، ولكن سر المسألة على ملأ من الصحابة ، وصمت المناوئين لعلى \_ فيما بعد \_ بوصمة النفاق ، لأنهم ناوأوا على ملأ من الصحابة ، وصمت المناوئين لعلى \_ فيما بعد \_ بوصمة النفاق ، لأنهم ناوأوا شخصا يحب الله ورسوله ، ويحبه الله ورسوله . وابن تيمية يعلم هذا ، أو هو لا يجهله لكنه اشدة انحرافه ، يتعلى عنه ، أو يتحاماه : فيلتجيء إلى تلك التأويلات التي تزرى بمقامه ، وتومى وإلى اتهامه .

عليه وسلم وسيد المؤمنين فقد قال في السيدة فاطمة البتول : أن فيها شبها من المنافقين الذين وصفهم الله تعالى بقوله : ( فإن أعطوا منها رضوا وأن لم يعطوا منها إذا هم يسخطون ) قال لعنة الله عليه : فكذلك فعلت هي إذ لم يعطها أبوبكر رضى الله عنه من ميراث والدها صلى الله عليه وسلم . أما على عليه السلام ، فقال فيه أنه أسلم صبيا وإسلام الصبى غير مقبول على قول ، فرارا من إثبات أسبقيته لْلاسلام، وجعودا لهذه المزية وأنه خالف كـتاب الله تعالى في سبع عشرة مسألة، وأنه كان مخذولا حيثًا توجه ، وأنه يحب الرياسة ويقاتل من أجلما ، لا من أجل الدين وأن كونه رابع الحلفاء الراشدين غير متفق عليه بين أهل السنة ، بل منهم من كان يربع بمعاوية وهم بنو أمية بالأندلس، فسماهم أهل السنة، وكذب عليهم، عليه لعائن الله . فإن هذا لم يحصل من أهل الأندلس أصلا ، وإنما حكى هذا عن ابن عبد ربه صاحب العقد الفريد في قصة تزلف فيها لبني أمية فذكر معاوية رابع الخلفاء ، فاتفق أهل الأنداس على ذمه وتقبيحه فما فعل ، فأتى هذا الكذاب ونسب ذلك لأهل السنة ، من أهل الأندلس كلهم ، وزعم قبحه الله أن عليا عليه السلام مات ولم ينس بنت أبى جهل التي منعه النبي صلى الله عليهو سلم الزواج بها، بل فاه فى حقه عليه السلام بما هو أعظم من هذا فحكى عن بعض<sup>(١)</sup> أخوانه المنافقين أن علميا علميه السلام حفيت أظافره من التسلق على أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم بالليل، في أمثال هذا من المثالب التي لا يجوز أن يتهم بها مطلق المؤمنين فضلا عن سادات الصحابة رضى الله عنهم فضلا عن أفضل الأمة بعد رسُول الله صلى الله عليه وسلم ، فقبح الله ابن تيمية وأخزاه وجزاه بما يستحق ،

<sup>(</sup>۱) هو أبو بكر ابى داود صاحب السنن ، فقد حكى عنه هذا القول الخبيث فى ترجمته وإن كان هو قد تبرأ منه . وقال لا أجعل فى حل من نسبه إلى وترديد ابن تيمية لهذه الحكاية الباطلة يدل على أنه يبطن بغض على عليه السلام ، وإلالما استجاز ذكرها فى هذا الموضع مهما كانت البواعث .

وقد فعل والحمد لله ، إذ جعله إمام كل ضال مضل بعده ، وجعل كتبه هادية إلى الضلال ، فما أقبل عليها أحد واعتنى بشأنها إلا وصار إمام ضلالة فى عصره ، ويكفى أن أخرج الله تعالى من صلب أفكاره الخبيئة قرن الشيطان وأتباعه كلاب النار ، وشر من تحت أديم المهاء الذين ملأوا الكون ظلمة وسودوا وجهه بالجرائم والعظائم فى كل مكان ، والكل فى صحيفة ابن تيمية إمام الضالين ، وشيخ المجرمين ، وقد قال النبى صلى الله عليه وسلم ( من سن سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة ) وقال صلى الله عليه وسلم : ( من دعا إلى ضلالة كان عليه إثم من تبعه إلى يوم القيامة ) .

# فصل

ومثله في الخبث والنفاق ابن خلدون و إن لم يكن عنده من الجرأة ما يساعده على نفث ما في صدره ، والتصريح بكل ما يحمله بين طيات جنبه ، بل غالب صنيعه الدس والتلويح وربما صرح بالتخطئة من جهة السياسة ، واستدرك بالتصويب من جهة الدين وجل قصده التصريح بنسبة الخطأ إلى على وآل بيته الكرام ، واستدراك التصويب إنها هو تغطية لنفاقه ، ثم هو مع ذلك لا يجد سبيلا إلى نفي فضييل الدي والمندراك التصويب إنها هو تغطية لنفاقه ، ثم هو مع ذلك لا يجد سبيلا إلى نفي فضييل المنافقة عن على وآل بيته الأطهار ، أو الصاق عيب وخطأ بهم الابادر إلى ذلك ، كما صنع هنا وكما صنع في أحاديث المهدى المنتظر فرارا من إثبات كون المجدد ذلك ، كما صنع له الدين آخر الزمان من آل على عليه السلام ، وعلل ذلك بأن آل البيت لم تبق لهم عصبية ، والملك لا يقوم إلا بالعصبية (١) ، وماغرضه إلااحتقار أهل البيت ، كما كان يخالف جمهور النسابين والمؤرخين في نفي النسب عن أهل البيت ، كما كان يخالف جمهور النسابين والمؤرخين في نفي النسب عن

<sup>(</sup>١) والتبس عليه أن الإمام المهدى لا يكون ملسكا فيحتاج إلى عصبية . ولسكنه خليفة يجمع أهل الحل والعقد على بيعته ، إذ يرونه جامعا للشروط المطلوبة فى خليفة المسلمين ( اقرأ إبراز الوهم المسكنون من كلام ابن خلدون . للأمام المؤلف ) .

العبيديين الرافضة ويثبت هو نسبهم ليتوصل بذلك إلى شين آل البيت ، ولذلك كان الحافظ الزاهد الورع نور الدين أبو الحسن الهيثمي أحد شيوخ الحافظ يصرح بلعنه كما حكماه عنه الحافظ السخاوى في ( الإعلان بالتوبيخ ) . وقال. الحافظ في (رفع الإصر عن قضاة مصر ) كان ابن خلدون يجزم بصحة نسب بني عبيد الله الذين كانوا خلفاء مصر وشهروا بالفاطمبين إلى على رضي الله عنه ، وْ يَخَالَفَ غَيْرُهُ فَى ذَلَكَ ، وَبِدَفَعُ مَا نَقُلُ عَنِ الْأَنْمَةُ مِنَ الطَّعْنُ فَى نَسِبُهُم ويقول : إنما كتبوا ذلك المحضرمراعاة للخليفة العباسي ، وكان صاحبنا المقريزي يفرط في. تعظيمه من أجل ذلك ، لأنه ينتمي إلى الفاطميين ، فاحبه لكونه أثبت نسبهم. وغفل عن مراد ابن خلدون فإنه كان لا محرافه عن آل على ، يثبت نسب الفاطميين إايهم لما اشتهر من سوء معتقد الفاطميين ، وكون بعضهم نسب إلى. الزندقة ، وادعى الالهية كالحاكم ، وبعضهم في غاية التعصب لمذهب الرفض ، حتى قتل في زمانهم جماعة من أهل السنة ، وكان يصرح بسب الصحابة في حوامعهم ومجامعهم ، فإذا كانوا بهذه للثابة ، وصح أبهم من آل على حقيقة ، ألتصق بال على العيب، وكان ذاك من أسباب النفرة عنهم، نسأل الله السلامة انتهى كلام الحافظ، وهو قد صحبه وخبر أحواله وسمع منه بعض مصنفاته ، كالتاريخ وغيره ، واستجازه فأجاز له وذكره في القسم الثاني من معجم شيوخه ، ومن هذا القبيل ذبه عن خلفاء بني العباس وتبرئته ساحتهم في كل ما يشين العرض ، والدين. وإنكار أمور اتفق أهل التاريخ على نسبتهم إلى فعلما إثباتا لفضلهم وعدالتهم، ونَكَايَة لَالَ عَلَى ، إذ بالغ بنو العباس في إذايتهم وإهانتهم وقتلهم وطردهم وتشريدهم أ والمقصود إثبات عداوة ابن تيمية وابن خلدون لعلى عليه السلام وكونهما لم ينفيا ذلك عنه بعلم وتحقيق ، بل بحقد وعداوة وغمط وعناد ، وتجاهل و مكارة فيما:

كناطح صخرة يوما ليوهنها فلم يضرها، وأوهى قرنه الوعل

فعلى عليه السلام بالمنزلة التي أكرمه الله بها ، والمكانة التي وضعيها الله له في. قلوب المؤمنين ، رغما عن عداوة العداة المجرمين والحسدة المنافقين .

### فصل

واعلم أن حكماية ابن تيمية اتفاق أهل المعرفة وحقائق الإيمان على تقديم أبى بكر رضى الله عنه ، على على في الأحوال العرفانية مردودة من وجوه:

( الوجه الأول ) أن أهل المعرفة وحقائق الإيمان هم الصوفية رضى الله عنهم. باتفاق المسلمين وابن تيمية ليسمنهم حتى بعرف اتفاقهم بل هومن أعدائهم أهل الشقاشق اللسانية والترهات الـكلامية والتمويهات الظلمانية ، فأنى له معرفة اتفاق العارفين أهل الحقائق الإيمانية والأحوال العرفانية ؛ بل نسبة ذلك إليهم مجرد كنَّذب عليهم ، وتهجم في نسبة ما لم يصدر منهم إليهم ، فأنهم متفقون على خلاف ما نسبه إليهم. ومصرحون بأن عليا عليه السلام هو أمامهم ومرجعهم ، كما قال العارف الأكبر مجدد الطويق في الألف الثاني مولانا العربي الدرقاوي رضي الله عنه في رسائله ونصه: مولاناعلى بنأ بى طالب كرم الله وجهه هوأمام الصوفية رضى الله عنه وعنهم وهو أكبرهم وهو قطبهم ، وقد نص على هذا من لا يحصى من أئمة الصوفية المتقدمين والمتأخرين ، وقال سيد الطائفة الجنيد رضي الله عنه : صاحبنا في هذا الأمر بعد النبي صلى الله عليه وآله وسلم على بنأ بي طالب رضى الله عنه ، ذلك امرؤ أعطى علماً لدنيا رواه أبو عبد الرحمن السلمي ، ورواه أبو نصر السراج الطوسي في كتاب ( اللمع ) فقال : سمعت أحمد بن على الوجيهي يقول سمعت أبا على الروزبارى يقول: سمعت الجنيد رحمه الله يقول: رضوان الله على أمير المؤمنين على ، لولا أنه اشتغل بالحروب لأفادنا من علمنا هذا معانى كـثيرة ، ذلك امرؤ أعطى العلم اللدنى ، والعلم اللدنى هو العلم الذى خص به الخضر عليه السلام قال.

الله تعالى : ( وعلمناه من لدنا علما ) ( ) قال : ولأمير المؤمنين على رضى الله عنه خصوصية من بين جميع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، بمعانى جايلة ، وأشارات لطيفة وألفاظ مفردة ، وعبارة وبيان للتوحيد والمعرفة والإيمان والعلم وغير ذلك ، وخصال شريفة تعلق وتخلق مما أهل الحقائق من الصوفية ، و إن ذكرنا ذلك كله طال به الكتاب، ولكن نذكر من ذلك طرفا نيكتني به عن القطويل فَدْكُر عنه أشياء ، منها : وقام رجل إلى على رضى الله عنه فسأله عن الايمان فقال : الايمان على أربع دعائم على الصبر واليقين والعدل والجهاد ، ثم وصف الصبر على عشر مقامات ، وكذاك اليقين والعدل ، والجماد ، فوصف كل واحد منها على عشر مقامات ، فإن صح ذلك عنه ، فهو أول من تكلم في الأحوال والمقامات ، وقال على رضى الله عنه فى حديث كميل بن زياد : ﴿ هَا إِنْ هَا هَمَا عَلِماً لو وجدت له حملة » . وأشار إلى قلبه ، فـكان تخصيصه من بين الصحابة ، بالبيان والعبارة عن التوحيد والمعرفة ، من أتم المعانى وأعلا الأحوال . قال الله تعالى : ( و إذ أخذ الله ميثاق الذين أتوا الكتاب لتبيننه للناس ) ، وقال تعالى : (هذا بيان للناس) ، ولا يبلغ العبد كال الشرف إلا بالبيان ، لأنه ليس كل من عقل يعلم ، ولا كل من علم يحسن أن يبين . فإذا أعطى العبد العقل والعلم والبيان ، فقد بلغ إلى الكال . قال : والمشهور عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أنهم كانوا إذا أشكل عليهم شيء من أمور الدين سألوا عليًا رضي الله عنه ، فكان يبين لهم الذي يشكل عليهم ، وروى عن عمر رضى الله عنه ، أنه قال : لولا على

<sup>(</sup>۱) هذو الآية من أدلة نبوة الحضر عليه السلام ، لأن التعليم فيها بوحى ، نظير قوله تعالى ( وعلم آدم الأسماء كليها ) وقوله ( وعلمك مالم تكن تعلم ) ولم يرد فى القرآن آية تفيد تعليم الله لشخص غير نبى ، فهو كما قال المحققون نبى خص بعلم حقائق الأمور، واشتق الصوفية من أسمه مقام الخضرية للولى الذى يكون على قدمه ، ويعطى بعض علومه .

لهلك عمر ، ثم نقل السراج بعض أقواله ، ثم قال : ولعلى رضى الله عنه أشباه ذلك كثير من الأحوال والأخلاق والأفعال ، التى يتعلق بها أرباب القلوب وأهل الإشارات وأهل المواجيد من الصوفية اه . وقال الشيخ الأكبر رضى الله عنه ، في الباب السادس من « الفتوحات المكية » في ذكر تجلى الهباء : فلم يكن أقرب إليه قبولا من ذلك الهباء إلا حقيقة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم المسمات بالعقل ، في كان مبتدأ العالم بأسره ، وأول ظهوره في الوجود . فيكان ظهوره من ذلك النور الإلهى ، ومن الهباء ، ومن الحقيقة المكلية ، وفي الهباء وجد عينه وعين المالم من تجليه ، وأقرب الناس إليه على بن أبي طالب إمام العالم بأسره وسر الأنبياء أجمعين اه .

وقال أيضاً في خطبة الفتوحات: ولما شهدته صلى الله عليه وسلم في ذلك العالم سيداً معصوم المقاصد، محفوظ المشاهد، منصوراً مؤيداً، وجميع الرسل بين يديه مصطفون، وأمته التي هي خير أمة أخرجت للناس، عليه ملتفون، وملائكة المسخير من حول عرش مقامه حافون، والملائكة المولدة من الأعمال بين يديه صافون، والصديق عن يمينه الأنفس، والغاروق عن يساره الأقدس، والختم بين يديه قد جنا يجبره بحديث الأنفى، وعلى عليه السلام يترجم عن الختم بلسانه وذو النورين مشتمل برداء حيائه، مقبل على شأنه اه. فتخصيص على عليه السلام، للترجمة عن الختم الذي هو عيسى عليه السلام، دليل على أنه المخصوص من بين سائر الصحابة بعلوم المعرفة وحقائق الإيمان. وقال أيضاً في الباب الثلاثين في ذكر الأفراد، قال الجنيد: لا يبلغ أحد درجة الحقيقة، حتى يشهد فيه ألف صديق بأنه زنديق، وذلك لأنهم يعلمون من الله عالا يعلمه غيرهم، وهم أصحاب العلم الذي كان يقول فيه على بن أبي طالب رضى الله عنه، حين يضرب بيده على صدره و يتنهد: « إن ها هنا علوماً جمة لو وجدت لها حملة ؟ » ، فإنه كان من الأفراد، بل أوحد الأفراد، باب مدينة العلم ودار الحكمة، ولم يسمع هذا من

غيره فى زمانه ، إلا أبو هريرة رضى الله عنه ، ذكر مثل هذا البخارى فى صحيحه عنه : أنه قال حملت عن النبى صلى الله عليه وسلم وعاءين ، أما واحد فبثثته فيكم وأما الآخر فلو بثثته قطع منى هذا البعلوم ، فأبو هريرة ذكر أنه حمله عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فكان فيه ناقلا من غير ذوق ، ولكنه علم لكونه سمعه من النبى صلى الله عليه وسلم اه . أى بخلاف على عليه السلام ، فإنه كان حاملا له عن ذوق ، فلذلك كان إمام العارفين ومرجعهم دون غيره .

وقال القونوى « فى شرح التعرف » ، أما على بن أبى طالب رضى الله عنه ، فكان رأس المارفين ، وبجميع الأمة اتفاق على أنه كانت لعلى رضى الله عنه أنفاس رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وله أقاويل لم يقلم قبله أحد ، ولا أتى بمثلم بعده أحد ، إلى أن قال يوماً وهو قائم على المنبر : سلونى عما دون العرش ، فإن فيما بين الجوانح علما جما . هذا لعاب رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فى فى ، هذا مازقنى رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فى أهذا مازقنى رسول الله عليه وسلم فى أهذا والإنجيل أن يتكل لو وضعت وسادة فأخبرت بما فيهما فتصدقانى على ذلك . « نقله صاحب فصل الخطاب وشو اهد النبوة »

وقال أبو العباس أحمد بن يوسف الفاسى فى «المنح الصافية» ، قال الشيوخ رضى الله عنهم فى حق على عليه السلام: أنه أعطى العلم اللدنى ، ولا تصح النسبة إلى الولاية التى هى منبع الولاية الحقيقية والمعارف الإلهية إلا من جهته وحقيقته ، فهو إمام الأولياء المحمديين كلهم ، وأصابهم ومنشأ التسابهم إلى الحضرة المحمدية ، ومظهر نور الولاية الأحمدية ، حين انشق قمر النبوة والولاية المندرج أحدهما فى الآخر ، حيث غلب نور النبوة ، وختم ظهوره به صلى الله عليه وسلم ، الذى كان انشقاقى القمر صورة لذلك الانشقاقى ، وهو باطنه وسره الظاهر بسبب ظهوره ، فإن كل معنى لابد وأن تظهر له صورة محسوسة ، وهو أيضا يعنى على بن أبى طالب أرفع عارف فى الدنيا ، من حيث ما خصه به رسول الله صلى الله عليه وسلم طالب أرفع عارف فى الدنيا ، من حيث ما خصه به رسول الله صلى الله عليه وسلم

بقوله: «أنا مدينة العلم وعلى (١) بابها »، وهو علم الحقيقة ، فكان كرم الله وجهه ، بمنزلة الياب من المدينة ، لا يخرج من المدينة شيء حتى يمر بالباب ، فلمهذا كان رضى الله عنه ، له العلم التام ، والكشف الحقيقى ، وكشف معضلات السكلام العظيم ، والكتاب القديم ، الذي هو من أخص معجزاته صلى الله عليه وسلم ، بأوضح بيان ، مع فضائل أخرى لا تحصى اه.

وقال : الألوسي في التفسير عند قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا وَلَيْكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون ) ما نصه : والآية عند معظم الحدثين نزلت في على كرم الله وجهه ، وكثير من الصوفية قدس الله أسرارهم يشير إلى القول بخلافته كرم الله وجهه ، بعد الرسول عليه الصلاة والسلام بلا فصل، إلا أن تلك الخلافة عندهم هي الخلافة الباطنية التي هي خلافة الإرشاد والتربية والإمداد الروحاني ، لا الخلافة الصورية التي هي عبارة عن إقامة الحدود الظاهرة ، وتجهيز الجيوش والذب عن بيضة الإسلام ومحاربة أعدائه بالسيف والسنان ، فإن تلك عندهم على الترتيب الذي وقع ، كما هو مذهب أهل السنة ، والفرق عندهم بين الخلافتين ، كالفرق بين القشر واللب ، فَالْخَلَافَةَ الْبَاطَنَةِ لَبِ الْخَلَافَةِ الْخَالَهِ ، وبها يذب عن حقيقة الإسلام ، وبالظاهرة يذب عن صورته ( وهي مرتبة القطب ، في كل عصر ، وقد تجتمع مع الخلافة الظاهرة كما اجتمعت في على عليه السلام أيام إمارته ، وكما تجتمع في المهدى أيام ظهوره ، وهي والنبوة رضيعا ثدي ، و إلى ذلك الإشارة بما يروو نه عنه عليه الصلاة والسلام ، من قوله عليه الصلاة والسلام : « خلقت أنا وعلى من نور واحد » ، وكانت هذه الخلافة فيه كرم الله وجهه على الوجه الأتم ، ومن هنا كانت سلاسل

<sup>(</sup>١) اقرأكتاب فتح الملك العلى بصحة حديث باب مدينة العلم على للامام الحافظ المرحوم مؤلف هذا الكيتاب قدس الله سر. ونور ضريحه .

أهل الله عز وجل منتهية إليه ، إلا ما هو أعز من بيض الأنوق ، فإنه ينتهى إلى الصديق رضى الله عنه كسلسلة سادا تناالنة شبندية نفعنا الله تعالى بعلومهم وأسرارهم ، ومع هذا ترد عليه كرم الله وجهه أيضاً ، وبتقسيم الخلافة إلى هذين القسمين ، جمع بعض العارفين بين الأحاديث المشعرة أو المصرحة بخلافة الأئمة الثلاثة بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم على الترتيب المعلوم ، وبين الأحاديث المشعرة أو المصرحة ، فخلافة الإمام كرم الله وجهه بعده عليه الصلاة والسلام ، بلا فصل ، فحمل الأحاديث الواردة في خلافة الخلفاء الثلاثة على الخلافة الظاهرة ، والأحاديث الواردة في خلافة الإمام كرم الله تعالى وجهه على الخلافة الباطنة ، ولم يعطل شيئاً من الأخبار ، وقال بحقيقة الخلافة الأربعة رضى الله عنهم أجعين اه .

قلت: والحديث المتقدم في كلامه أخرجه الخطيب من حديث موسى بن جعفر ابن محمد عن أبيه عن جده بلفظ « من طينة واحدة » ، وقال حدنا من قبل الأم العارف أبو العباس أحمد بن مجيبة في « إيقاظ الهمم بشرح الحكم » لما تكلم على مبادىء علم التنصوف : وأما واضع هذا العلم فهو النبي صلى الله عليه وسلم علمه الله إياه بالوحى والإلهام ، فنزل جبريل عليه السلام أولا بالشريعة ، فلما تقررت نزل ثانيا بالحقيقة ، فحص بها بعضا دون بعض ، وأول من تكلم فيه وأظهره سيدنا على كرم الله وجهه ، وأخذه عنه الحسن البصرى إلخ ، وسبقه إلى نحو هذا الحافظ السيوطى في كتابه « تأييد الحقيقة العلية » حاكيا له عن غيره ، أعنى كون على عليه السلام ، هو أول من تكلم في علم التصوف ، وكذا قال العارف الحراق في شرح الحكم : أول من تكلم في هذا العلم وأظهره سيدنا على رضى الله عنة ، ثم أخذه عنه أول الأقطاب سيدنا الحسن ولده اه .

قال: الإمام ابن الفارض في تائيته مشيراً إلى النبي صلى الله عليه وسلم: بعترته استغنت عن الرسل الورى وأصحابه والتابعين الأئمة

قال شارحها الفرغني بعد كلام: وإنما قدم ذكر العترة على ذكر الصحابة لأن علوم الحقيقة والطريقة ، ما ظهرت أولا ، إلا بوساطتهم ونسبة الولاية والخرقة لا تتصل إلا بهم رضوان الله عليهم أجمعين اه.

وقال: الشاه أحمد بن عبد الرحيم الدهلوى في كتابه: «الدر الثمين في مبشرات النبي الأمين » سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم سؤالا روحانيا ، عن سر تفضيل الشيخين على على رضى الله عنهم مع أنه أشرفهم نسبا ، وأقضاهم حكا ، وأشجعهم جنانا ، والصوفية جميعا ينتسبون إليه ، ففاض على قلبي منه صلى الله عليه وسلم وجهان ظاهر وباطن : فالوجه الظاهر إلى إقامة العدل في الناس وتأليفهم وإرشادهم إلى ظاهر الشريعة ، وهما أي الشيخان بمنزلة الجوارح له في ذلك . والوجه الباطن إلى مرتبة الفناء والبقاء وإرشاده إلى باطن الشريعة ، وعلى برتبة الجوانح له هنالك اه .

وقال المناوى فى « فيض الفدير » فى الكلام على حديث: (خمس من أوتيهن لم يعذر على ترك عمل الآخرة: زوجة صالحة ، وبنون أبرار ، وحسن مخالطة الناس ، ومعيشة فى بلده ، وحب آل محمد صلى الله عليه وسلم ) ما نصه: قال الحرالى: سلسلة أهل الطريق تنتهى من كل وجه من جهة المشايخ والمريدين إلى أهل البيت ، فجهات طرق المشايخ ترجع عامتها إلى تاج الغارفين أبى القاسم الجنيد ، وبداية أبى القاسم أخذها من خاله السرى ، والسرى ائتم بمعروف ، ومعروف مولى على بن موسى الرضا وهو عن آبائه رضى الله تعالى عنهم فرجع المكل إلى على (أولئك حزب الله) ا ه .

وقد حمل كثير من الأئمة والعارفين الأحاديث الواردة في فضل على عليه السلام بما يشير أو يصرح بتقديمه على الشيخين رضى الله عنهما أو اختصاصه بالأمر دونهما كحديث المؤاخاة وحديث الموالاة وأحاديث الوصية وأحاديث بالأمر دونهما كحديث المؤاخاة وحديث الموالاة وأحاديث الموالاة وقاديث الموالاة وأحاديث الموالاة والموالاة وأحاديث الموالاة والموالاة وأحاديث الموالاة والموالاة وأحاديث الموالاة و

الأعلمية وحديث التبليغ وحديث السفينة () ونحوها على هذا الأمر وهو اختصاص على عليه السلام بالحقائق العرفانية ، والخلافة الباطنية ، وكونه بابا موصلا للعارفين إلى الحضرة الأحمدية ، دون غيره من الصحابة ، وأن النبي صلى الله عليه وسلم إنما أشار بتلك الأحاديث إلى هذا المعنى الذي هو أجل وأعلى ، وأكمل وأفضل ، من غيره ، مع مشاركة على عليه السلام لهم في غيره ، ولما لم يفهم أهل الظاهر مراده صلى الله عليه وآله وسلم من تلك الأحاديث ظنوا أنها متعارضة ، فانقسموا لذلك قسمين

(۱) حديث المؤاخاة ـ وإن كان صعيف السند يصححه ويقويه حديث « أنت منى بمنزلة هرون من موسى إلا أنه لا نبى بعدى . . وهو مخرج فى الصحيحين وغيرها وحديث الموالاة . افرده الحافظ ابن عقدة بكتاب ضخم جمع فيه طرقه الكثيرة ، وسماه كتاب الموالاة ، ومعظم أسانيده جيدة كما قال الحافظ ابن حجر ، وأن بعض نواصب العصر أضله الله على علم فادعى وضعه ، مع أنه فى الصحيحين ، بل ذكره الحافظ السيوطى رضى الله عنه فى المتواتر ، لكثرة طرقه التى زادت على عشرين وحديث الوصية أفرده الشوكانى برسالة مطبوعة بين فيها طرقه ، وشرح معناه ، وحديث الاعلمية صحيح ثابت ولقد بلغ فى اشتهاره بين أهل الحديث أن الحافظ تقى الدين عليا بن عبد الكافى السبكى ، حين ولى خطابة الجامع الأموى بدمشق ، هنأه الحافظ عليا بن عبد الكافى السبكى ، حين ولى خطابة الجامع الأموى بدمشق ، هنأه الحافظ الندهبى ببيتين من الشعر ، ورى فيهما بهذا الحديث ، فقال :

ليهن المنـبر الأموى لمـا علاه الحافظ الحبر التقى قضاة العصر أخطبهم جميعا وأعلمهم واقضـاهم على

وحديث التبليغ ، فى صحيح البخارى فى قصة نزول براءة فى حجة الوداع ، وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم بعث أبا بكر رضى الله عنه يقرأ على الناس سورة براءة وما فيها من العهود ، ثم بعث فى إثره من رده ، وبعث بدله عليا عليه السلام ، فجرع أبو بكر ، وقال : هل حدث شىء يا رسول الله ؟ قال : « لا » ، ولكن لا يبلغ عنى إلا أنا أو رجل منى » وحديث السفينة ، صحيح بطرقه الكشيرة ، لكن لفظ روايته المشهورة « مثل أهل بيتى مثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلف عنها هلك » وعلى رئيس أهل البيت عليهم السلام .

وافترقوا فرقتين ، فرقة تمسكت بأحاديث على عليه السلام إذ رأتها مصرحة بخلافته ووصايته وأعلميته ووجوب موالاته ، ورأت أنالحق معها ففسقت مقابلتها وضللتها لخالفتها ظاهر النصوص في نظرها وهم الشيعة ، وفرقة تمسكت بأحاديث الخلفاء الثلاثة إذ رأتها مؤيدة بإشارات وقرائن ، ومطابقة لما جرى به القلم ، وبرز للعيان ففسقت مقابلتها وضللتها إذ رأتها خارجة عن الحق ، ناكبة عن الطريق ، وهم الجمهور ثم سلك كل فريق في الأحاديث المخالفة لرأيه مسلك الإعراض بالطعن والتضعيف ، والرد والترييف ، مع غلو وإفراط ، وتجاوز للحد وإسراف لعجزهم عن الجمع بين الدليلين ، والتوفيق بين الطرفين ، والحق خلاف المسلمين ، وبعيد عن الجمع بين الدليلين ، والتوفيق بين الطرفين ، والحق خلاف المسلمين ، وبعيد عن الغريقين ، ولو فهموا من تلك النصوص ما فهمه الصوفية رضى الله عنهم ، لأوها متفقة غير مختلفة ، إذ ما كان من عند الله لا يختلف ( ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيراً ) .

وقال الإمام الحافظ الصوفى أبو عبد الله محمد بن قاسم التركمانى (فى القول المستحسن) بعد إيراده طرق حديث (من كنت مولاه فعلى مولاه) وتبيين معنى الولاية والرد على الرافضة فى حملهم الولاية فى الحديث على الولاية الظاهرة بميا فيه طول ما فصه: ولما امتنع حمل الولاية فى الحديث على الولاية الظاهرة تعين حملها على الولاية الباطنة ، إذ لا ثالث البقة ، وهو المعنى بمارواه أحمد فى مسنده والنسائى فى خصائص على والطحاوى فى مشكل الأثار وابن عساكر فى الموافقات والأربعين فى خصائص على والطحاوى فى مشكل الأثار وابن عساكر فى الموافقات والأربعين الماوال بسند صحيح عن ابن عباس: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لعلى (لاينبغى أن أذهب إلا وأنت خليفتى) زاد النسائى (وأنت ولى كل مؤمن بعدى) فهذه الولاية الباطنة ولاية نعمة العلم والحكمة وهى مرتبة الختمية الخاصة كما يكون فى مرتبة القطبية الغوثية والفردية والوتدية والبدلية وغيرها وقد قال على رضى الله عنه مرتبة المحميل: الناس ثلاثة: فعالم ربانى ، ومتعلم على سبيل نجاة ، وهمج رعاع إلى قوله: ها ها ، إن ها هنا وأشار إلى صدره حاما لو أصبت له حملة إلى قوله اللهم

بلي لن تخلو الأرض من قائمالله بحجة إما ظاهر مشهور ، وإما مستور مفمور لـكميلاً لاتبطل حجج الله وبيناته أولئك الأقلون عددا ، الأعظمون عند الله قدرا بهم. يدفع الله عن حججه حتى يؤدوها إلى نظرائهم ، فيزرعوها في قلوب أشباههم ، هجم بهم العلم على حقيقة الأمر ، تلك أبدان أرواحها معلقة بالحل الأعلى ، أولئك خلفاء الله فى بلاده ، والدعاة إلى دينه إلخ ففيه رد على من بنكر من أهل السنة والشَّيعة حمل خبر المولى على ولاية العلم ، دون خلافة الحسكم ، ويؤيد ذلك حديث. (اللهم ارحم خلفائي) ثلاث مرات ، قيل يارسول الله : ومن خلفاؤك ؟ قال ( الذين. يآتون من بعدى يروون أحاديثي ويعلمونها الناس)(١) ، رواد الطبراني والخطيب في شرف أصحاب الحديث من حديث على عليه السلام قال : ويدُّل على إمامته لفقراء الظاهر أمراء الباطن ، حديث ياعلى أن الله قدزينك بزينة لم يزين العباد بزينة أحب إلى الله تعالى منها هي زينة الأبرار عند الله الزهد في الدنيا فجلك لاترزأ من الدنيا شيئًا ولا ترزأ منك الدنيا شيئًا ووصب لك رحب المساكين فجعلك ترضى بهم اتباعا ويرضون بك إماماً ) رواه الطبراني في الـكبير وأبو نعيم في الحلية من. حديث عمار بن ياسر ، وعزاهالحب الطبرى لأبي الخير الحاكي ، وصاحبالا كتفاء لعبد الله بن سبع الأندلسي في الشفا ، وذكره الحافظ السيوطي في جمع الجوامع ، وسكت عليه مع الترامه ألا يذكر فيه حديثاً موضوعاً .

وروى الإمام أحمد فى كتاب الزهد عن وهب بن منبه ، قال : أوحى الله إلى عيسى إنى وصيت لك حب المساكين ورحمتهم ، تحبهم و يحبونك ، وبرضون بك إماما وقائدا ، وترضى بهم صحابة و تبعاً ، فهذا فى خاتم الولاية العامة عيسى عليه

<sup>(</sup>۱) منه أخذ أهل الحديث ، لقب « أمير المؤمنين في الحديث » وهو أعلى رتبة في الحفظ عندهم ، ناله أفراد قلائل ، منهم : شعبة ، محمد بن اسحاق ، مالك ، البخارى وآخرهم ابن حجر العسقلاني . تليها \_ في النزول رتبة الحافظ ، ثم المفيد ، ثم المحدث ثم المستد . أما ( الحجة فمن مراتب التوثيق ، وليس عندهم رتبة الحاكم ) .

السلام شاهد عدل لذلك وختم الولاية الخاصة على عليه السلام وإلى هذا ونحوه الإشارة في مَكنية النبي صلى الله عايه وسلم إياه بأبي تراب ، قال العارف بالله المعروف بالباقي بالله ، شيخ السادة الفقشبندية في كتابه (المثوى) ما معناه : أن اللتراب إشارة إلى وجود أهل التوحيد والفناء ، فيكون حاصل معنى أبى تراب : أنه رضى الله عنه هو الأصل المقتدى به فى هذا المعنى والمرجع لطائفة الفقراء أرباب الفناء الكمل ، فلا جرم كانت سلاسل مشايخ الطريق تنتهمي إليه اه . وقد تبعه على هذا الفاضل الصالح الجليل عبد الحق الدهاوى في شرح (سفر السعادة) وسبقهما إلى نحوه من الإشارة الصوفية العلامة عصامالدين إبراهيم بن عرب شاه الإسفراييني فی شہرے شمائل النبی صلی اللہ علیہ وسلم للترمذی ، وقد أشعر بهذا الأمر علامة النقشبندية المولى عبد الرحمن الجامى في (ديوانه) وفي (شواهد النبوة)، ونقل مثل ذلك عن شرح القمرف ، و نقل المناوى عن الحراني أن سلسلة أهل الطريق تنتهي من كل وجه إلى أهل البيت ، والـكل يرجع إلى على عليه السلام ، وإلى ذلك الإشارة بحديث ( ألا أن أهل بيتي فيكم مثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلف عنها هلك ) وفي لفظ ( غرق ) رواه أحمد وابن جرير والحا لم من حديث أبى ذر و البزار من حديث ابن عباس ، وابن الزبير ، والدولابي ( في الحكني) من حديث أبى الطفيل ، ولابن أبى شيبة ، بسند صحيح عن على رضى الله عنه ( إنما مثلنا في هذه الأمة كسفينة نوح وكباب حطة في بني إسرائيل) وحديث «سألت الله أن يجملها أذنك يا على ) لما نزل قول الله تعالى (وتعييها أذن واعية ) فقال على : مَا سَمَعَتَ مَن رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم شيئًا فنسيته ، وحديث ( يا على إن الله أمرني أنأدنيك وأعلمك لتعيى ، أنزلت هذه الآية (وتعييما أذن واعية) فأنت أذن واعية لعلمي » رواه ابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه والواحدي وابن النجار عن بريدة ومن الأدلة الأجلة لذلك حديث ( إن تؤمروا أبا بكر تجدوه أمينا زاهدا في الدنيا راغباً في الآخرة و إن تؤمروا عمر تجدوه قويا أمينا لا يخاف في الله لومة

لأئم ، وإن تؤمروا عليا ولا أراكم فاعلين تجدوه هاديا مهديا يأخذ بكم الطريق المستقيم ) وفي لفظ حذيفة (يقيمكم على صراط مستقيم ) فهذا الحديث الصحيح ، كالنص الصريح في تقديم على على الشيخين رضى الله عنهم ، في هداية الخليفة للطريقة الحقة ومعرفة الحقيقة المعبر عنها بالصراط المستقيم ، وما وصفا به هو كاترى في ضمنها ولا يخفي أنه إنما اهتدى بعلى ، على نحو الخصوصية العرفاء الصوفية ، وأما سلاسل الفقهاء في كلهم مشترك فيها مع كونه أفقهمهم وأقضاهم كا ورد مرفوعا وموقوفا وفي الصحيحين قوله صلى الله عليه وسلم في قصة خيبر (فوالله لأن بهدى وموقوفا وفي الصحيحين قوله صلى الله عليه وسلم في قصة خيبر (فوالله لأن بهدى الله بك رجلا واحدا خير لك من حمر المنعم ) هذا في الظاهر فما ظنك بالباطن وصي ووارث وأن علياً وصي ووارث وأن علياً وصي ووارث .

وقال ابن أبي شيبة في كتاب الأوائل من (المصنف): حدثنا أحمد بن عبد الملك بن واقد حدثنا زهير حدثنا أبو إسحاق قال: قيل لقم كيف ورث على النبي صلى الله علبه وسلم دونكم؟ قال: أنه والله كان أولنا به لحوقا وأشدنا به لزوقا، وفي حديث المؤاخاة عن زيد بنأبي أوفي أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لعلى (أنت أخى ووارثى)، قال: وما أرث منك يا رسول الله؟ قال: (ماورث الأنبياء من قبلي كتاب ربهم وسنة نييهم، رواه ابن عساكر في الأربعين الطوال، وعزى لأحمد في المناقب، وفي حديث معاذ: قال على يا رسول الله: ما أرث منك قال: (ما يرث النبيون بعضهم من بعض كتاب الله وسنة نبيه) رواه الملا في سيرته، ولاوجه للتخصيص إلا بأن يراد القسط الأوفي من فهم لطائنهما ومعارفهما وحقائقهما ودقائقهما ودقائقهما ودقائقهما ودقائقهما ودقائقهما

وقال الشاه الدهلوى فى التفهيمات: وعلى رضى الله عنه ورث من النبى صلى الله عليه وسلم الحكمة كاملة ، ثم ذهب إلى القرب الملكوتى ، ثم نزل فى شرح رسول الله صلى الله عليه وسلم للشرع واستوطنها ، ولذا سمى نفسه بالوصى ، وهذه

هى الوصاية ، وقال : لابد لـكل نبى من الوصى ، وكذا الوصاية عندنا حكمة ، ثم تحمل شرع النبى صلى الله عليه وسلم ، وعلومه ، وتـكفل لأمته بالدعاء ، ومنصبه أن يكون خازن علم النبى صلى الله عليه وسلم ، وحامل وحيه اه .

قلت: وأثر قثم الذى عزاه لابن أبى شيبة أخرجه ابن عساكر بسند صحيح ، وزاد: فلما بلغ هذا الخبر إسماعيل القاضى إمام المالكية فى عصره ، قال : إنما يرث الوارث بالنسب والولاء، ولا خلاف أن العم مقدم على ابن العم ، فصح أن عليا ورث العلم من النبى صلى الله عليه وسلم دونهم .

قلت: وهذا معلوم بالضرورة لأهل العلم بالحديث والسير ، فإن عليا عليه السلام لم يرث من النبى صلى الله عليه وسلم شيئا من متاع الدنيا ، وذلك كان معلوما بالضروة أيضا لأهل ذلك العصر: أن النبى صلى الله عليه وسلم لا يورث ، فأبو إسحاق لم يسأل عن وراثة المال ، وإنما سأل عن وراثة العلم ، لما رأى عليا مختصا به دونهم ، كما كان ذلك مشهورا بين الصحابة والتابعين .

قال سعید بن المسیب کان عمر بن الخطاب رضی الله عنه یتعوذ بالله من معضلة لیس لمها أبو حسن ، و کان یقول لولا علی لهلك عمر ، رواه ابن أبی خیثمة ، و کذلك کان رضی الله عنه یقول عند مسألة علی لا أبقانی الله بعدك یا أبا الحسن .

قال ابن الأثير في (أسد الغابة) بعد إيراده أثارا في علم على عليه السلام: ولو ذكرنا ما سأله الصحابة مثل عمر وغيره رضى الله عنهم لأطلنا اه. بل نص المناوى في الشرح الـكبير: على أن عمر رضى الله عنه لم بول عليا عليه السلام شيئا من البعوث أيام خلافته احتياجا إلى علمه ، وتوقفا عليه في حل المشكلات وفك الممضلات ، وقد ورد عنه من طرق متعددة ، في الصحيح وغيره أنه كان يقول: على "أقضانا ، قال بعض العارفين: وإنما يكون أقضى من كان أعلم .

وقال عبد الله بن مسعود رضى الله عنه أن القرآن أنزل على سبعة أحرف

ما منها حرف إلاله ظهر و بطن و إن عليا بن أبى طالب عنده علم الظاهر والباطن ، رواه أبو نعيم في الحلية .

وقال ابن عباس رضى الله عنهما كنا نتحدث أن النبى صلى الله عليه وسلم عهد إلى على سبعين عهدا لم يعهدها إلى غيره رواه الطبرانى فى الصغيروأ بو نعيم فى الحلية. وقال أيضا : والله لقد أعطى على بن أبى طالب تسمة أعشار العلم . وأيم الله لقد شاركهم فى العشر العاشر رواه ابن عبد البر وروى طاووس عنه أيضا ؟قال : كان على والله قد ملى علما وحلما .

وقال عمرو بن العاص : قلث لعبد الله بن عيـــاش بن أبى ربيعة : يا عم لم كان صفو<sup>(۱)</sup> الناس إلى على ؟ قال : يا ابن أخى أن عليا كان لهماشئت من ضرس قاطع فى العلم ، وكان له البسطة فى العشيرة والقدم فى الإسلام ، والصهر لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، والفقه فى السنة ، والنجدة فى الحرب ، والجود فى المـاعون ، ذكره ابن عبد البر .

وروى الحاكم فى المستدرك عن الأسود بن يزيد النخمى ، قال : لما بويع على بن أبى طالب على منبر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال : خزيمة (٢) بن ثابت وهو واقف بين يدى المنبر :

إذا نحن بايعنا عليا فحسبنا أبوحسن مما نخاف من الفتن وجدناه أولى الناس بالناس أنه أطب قربش بالكتاب وبالسنن ووجدناه أولى الناس بالناس أنه أطب قربش بالكتاب وبالسنن ، فروى وهكذا شهدت له عائشة رضى الله عنها بأنه كان أعلم الناس بالسنن ، فروى ابن أبى خيثمة عن جابر قال : قالت عائشة من أفتيا كم بصوم عاشوراء ؟ قالوا : على ، قالت : أما أنه اعلم الناس بالسنة . وكانت كثيرا ما ترجع إليه في المسائل .

<sup>(</sup>١) ميلهم واستماعهم .

<sup>(</sup>٣) صحابى جليل جعل النبي صلى الله عليه وسلم شهادته بشهادة رجلين .

وذكر ابن عبد البر أن معاوية لما بلغه قتل على رضى الله عنه ، قال : ذهب الفقه والعلم بموت ابن أبى طالب :

وروى أبو نعيم عن هبيرة بن يريم : أن الحسن بن على عليهما السلام قام وخطب الناس ، وقال فى أبيه : لقد فارقكم رجل بالأمس لم يسبقه الأولون ، ولم يدركه الآخرون بعلم .

وقال سعيد بن المسيب: ما كـان أحد بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم أعلم من على بن أبى طالب. رواه الدولابي ( في الـكني والاسماء ).

وروى ابن أبى خيثمة عنه أيضا أنه قال: ما كان أحد من الناس يقول: سلوبي غير على بن أبي طالب ، وقال عبد الملك بن أبي سلمان قلت لعطاء كان في أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أحد أعلم من على بن أبي طالب؟ قال : لا والله ما أعلمه ، وقال الحسن البصرى وقد سئل عن على عليه السلام : كان على والله سيها صائبا من مرامي الله على عدوه ، ورباني هذه الأمة ، وذا فضلها وذا سابقتها وذا قرابتها من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لم يكن بالنؤومة عن أمر الله . ولا بالملومة في دين الله ، ولا بالسروقة لمـال الله ، أعطى القرآن عزائمه ، ففاز منه برياض مونقة ، ونصوص الصحابة والتابعين بهذا لا تـكاد تنحصر ، بل أعلمية على عليه السَّلام معلومة بالتواتر المفيد للعلم الصروري اليقيني ، لـكل من خالط كتب السنة والسير والتاريخ ، وعصمه الله من بدعة النصب والانحراف عن على وآله الكرام ، وكذلك نصوص الصوفية رضي الله عنهم ، على تقديم على رضى الله عنه على غيره في الحقائق الإيمانية ، والأحوال العرفانية ، بل هو اتفلق منهم كما سبق ، لا كما يفتريه ابن تيمية ، ويشهد لهذا أخبار النبي صلى الله عليه وسلم الذي لا ينطق عن الهوى بأن عليا عليه السلام أعلم أصحابه. فقد صح عنه صلى الله عليه وسلم من طرق مة ددة أنه قال لفاطمة صلى الله عليها وسلم ، ﴿ أَمَا تُرْضِينَ إِنَّى زُوجِتُكُ أَقَدَمُ أَمْتَى سَلَّمًا وَأَكْثَرُهُمْ عَلَّمًا وَأَعْظُمُمُمْ حَلَّما ﴾ وفي

رواية زوجتك (أعلم المؤمنين وأقدمهم سلما وأفضلهم حلما) رواه أحمد في مسنده من حديث معقل بن يسار بسند صحيح ، ورواه الطبراني من وجه آخر بسند صحيح أيضاً ، من مرسل أبي إسحاق وابن عساكر موصولامن رواية أبي إسحاق عن أفس وابن عساكر أيضا من حديث عائشة عن فاطمة عليها السلام ومن حديث أسماء بنت عيس ، ورواه الخطيب (في المتفق والمفترق) وابن عساكر من حديث بريدة ، وورد أيضا من حديث ابن عباس وأبي هريرة وعلى بن أبي طالب بسند صححه ابن جرير .

وقال ابن مسعود كمنت عند النبى صلى الله عليه وسلم فسئل عن على فقال : (قسمت الحكمة عشرة أجزاء فأعطى على تسعة أجزاء والناس جزءا واحدا ) رواه أبو نعيم في الحلية .

وروى الديامي في مسند الفردوس من حديث سلمان رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (أعلم أمتى من بعدى على بن أبي طالب) .

وورد نحوه من حدیث معاذ بن جبل وعمر وابن عباس، وفی معناه الحدیث الوارد عن النبی صلی الله علیه وسلم أنه قال (أقضی أمتی علی بن أبی طالب)، رواه الطبرایی فی الصغیر من حدیث جابر بن عبد الله ، ورواه البغوی فی شرح السنة من حدیث أنس بن مالك ، وعبد الرزاق فی (المصنف) من مرسل قتادة قال الحافظ فی الفتح ، ورویناه موصولا فی فوائد أبی بکر محمد بن العباس بن نجیح من حدیث أبی سعید الخدری ، ورواه أبو یعلی مطولا من حدیث عبد الله ابن عمر بن الحطاب . و كذلك هو عند الترمذی والطحاوی فی (مشكل الآثار) من حدیث أنس .

قال: السجزى فى (فوائد الفؤاد) ذكر سلطان المشايخ محمد نظام الدين. مهابة عمر رضى الله عنه، وقوله: لولا على لهلك عمر فى قصتين وقعتا له، فقال: ومع تلك الدرجة العظيمة كان بالنسبة إلى على كرم الله وجهه كاترى. وقد قال صلى الله عليه وسلم للصحابة (أقضاكم على ) وإنما يكون اقضى من كان أعلم اه.

وورد عنه صلى الله عليه وسلم من طرق متعددة : أنه قال (أنا مدينة العلموعلى. بابها فمن أراد العلم فليأته من بابه ) وهو حديث صحيح ، رواه ابن جرير في تهذيب الآثار والحاكم في المستدرك . وقال صحيح الإسناد ، والطبراني في الكبير وأبو محمد السمرقندي في ( بحر الأسانيد في صحاح المسانيد ) وخيثمة بن سليمان في ( الفضائل ) والخطيب ( في التاريخ ) من طرق متعددة من حديث ابن عباس ، وصححه إمام أهل الجرح والتعديل يحيي بن معين ، وغيره من الحفاظ ورواه الترمذي في سننه ، وابن جرير في (تهذيب الأثار) وأبو الحسن على بن عمر الحربي في أماليه والخطيب في (تلخيص المتشابه) وابن النجار (في التاريخ) من طرق عن على علميه السلام ، ولفظ الترمذي وابن جرير ( أنا دار الحكمة وعلى بابها ) وقال ابن جرير هذا خبر عندنا صحيح سنده ورواه الحاكم في المستدرك ، والخطيب في التاريخ ، وابن عدى في الـكامل ، من حديث جابر بن عبد الله ، وقال الحاكم : إسناده صحيح، وهو أعظم دليل، وأوضح برهان على تخصيص على عليه السلام بعلوم · النحقائق والعرفان ، وأنه لا يصل واصل إليها إلا من بابه ، وإلا كان مدلول المحديث غير مطابق للواقع ، إذا حمل على مطلق العلم ، لأن علياً عليه السلام لم ينفرد به وحده ، حتى يكون هو بابه ، بل شاركه جماعة من الصحابة في رواية العلم علم الظاهر ، ونقله عن النبي صلى الله عليه وسلم فهم في ذلك كلمهم أبواب للوصول إليه، والنبي صلى الله عليه وسلم خص عليا وحده بكونه الباب الموصل إلى مدينة السلم ، فكان صريحا في تخصيصه ، رضى الله عنه بعلم الباطن ، الذي هو نتيجة العمل بالعلم الظاهر ، وهو العلم الحقيقي المقصود بالذات ، ولذا عبر عنه في الرواية الأخرى بالحكمة ، ولما لم يفهم الناس هذا المعنى من الحديث ، وحملوه على مطلق العلم وجدوه معارضا للواقع مخالفا للمشاهد فاجأوا إلى رده والطعن

فى أسانيده وتجريح رواته بما لا يقبله عقل ، ولا يوافقه نقل ، مخالفين بذلك كل ما أصلوه من أصول وقعدوه من قواعد . وقد أبطلنا شبههم فى ذلك بما لامزيد عليه فى كتابنا ( فتح الملك العلى بصحة حديث باب مدينة العلم على ) وهو مطبوع فارجع إليه ؛ فإنه يفيدك العلم القطعى بصحة هذا الحديث ؛ وبالطريق التى سلكها الصوفية رضى الله عنهم فى فهم هذه الأحاديث ينحل كل أشكال فى الباب كا سبق و لله أعلم .

### فصل

الوجه الثانى: أنه إذا قصد بأهل الحقائق الإيمانية ، علماء الظاهر فحكاية الاتفاق عنهم كذب أيضاً ، فإن كربيراً منهم ، مع تفضيلهم الشيخين رضى الله عنهما مصرحون بأعلمية على عليه السلام ، من عصر الصحابة والتابعين ، إلى عصر ابن تيمية وابن خلدون ، وابن تيمية أعرف الناس بذلك ، ولكنه يفترى الكذب ويتجاهل لنصرة رأيه ، وغمط حق المولى على عليه السلام ، بل كل من يصرح بأعلمية أبى بكر على على رضى الله عنهما ، فإنما يباهت ، وينكر ما يكاد يعلمه من نفسه بالضرورة ، بل هو معلوم له بالضرورة جزماً ، وإنما يحمله على هذا البهت ، ظنه أن الأعلمية تنافى الأفضلية المقررة عند الأشاعرة والماتريدية ، والمفضلون لعلى على الشيخين رضى الله عنهم ، متفقون أيضاً على أعلمية على عليه السلام ، كما سيأتى ، فلو قال قائل : إن الاتفاق حاصل على نقيض ما قال ابن السلام ، كما سيأتى ، فلو قال قائل : إن الاتفاق حاصل على نقيض ما قال ابن تيمية ، لكان هو المصيب الموافق للواقع ، ويكفى أن المثل إنما يضرب بعلم على تيمية ، لكان هو المصيب الموافق للواقع ، ويكفى أن المثل إنما يضرب بعلم على لا بعلم أبى بكر وعمر رضى الله عنهم أجمعين .

قال الإمام الحافظ موفق الدين بن قدامة في كتاب ﴿ إثبات صفات العلو لله ﴾ . واعلم رحمك الله أنه ليس من شرط صحة التواتر الذي يحصل به اليقين ، أن يوجد التواتر في جزء واحد ، بل متى نقلت أخبار كثيرة في معنى واحد ، من طرق يصدق بعضها بعضاً ، ولم يأت ما يكذبها ، أو يقدح فيها ، حتى استقر ذلك في

القلوب ، واستيقنته ، فقد حصل التواتر ، وثبت القطع واليقين ، فإنا نتيةن جود حاتم ، وإن كان لم يرديه خبر واحد مرضى الإسناد ، لوجود ما ذكرنا وكذلك عدل عمر ، وشجاعة على وعلمه عليه السلام ، أه .

### فصل

فهذا أحد أئمة مذهبه الحنبلي يضرب المثل للتواتر المعنوى بتواتر علم على ، لا بتواتر علم أبى بكر رضى الله عنهما ، وذلك مما يكذب ابن تيمية في حكايته الاتفاق عن أهل الحقائق الإيمانية .

الوجه الثالث: إنه إذا كان عمدته في حكاية الاتفاق هو ما يذهبون إليه من تفضيل الشيخين على على وضى الله عنهم ، فهو أيضاً باطل لعدم اتفاقهم على ذلك ، بل هم مختلفون في التفضيل بين على والشيخين ، وبين على وعثمان، رضي عنهم ، و إنما الاتفاق واقع على أن الإمام الحق بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم هو أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم على ، على هذا الترتيب ، وهذا لا يلزم منه الأفضلية . حتى يقع الاتفاق عليها ، بل قد يلي الخلافة المفضول ، مع وجود الفاضل ، إَذْ لَمْ يَرَدُ نَصَ مِنَ الشَّارِعِ بَاشْتُرَاطَ الْأَفْضَلَيَةَ لَلْخَلَافَةِ ، حتى يَكُونَ السَّابق لها هو الأفضل . بل الأسبقية وقعت على وفق ما جرى به القلم في علم الله تعالى ، أن يكون هو السابق لها بحسب تقدمه في الزمان ، كما يقوله الشيخ الأكبر رضي الله عنه أو بحسب ما كان أصلح لها في عصره ، كما يقوله بعض كبار الأثمة من الصوفية المحدثين ، لأمن كان أفضل وأعلم كما يظنه من لاتحقيق معه ممن راجت علمه دسائس الدساسين وقد ذهب إلى تفضيل على علي عليه السلام علي سائر الصحابة جماعة من الصحابة والتابعين والسلف الصالح ، وذهب آخرون إلى الوقف وعدم التفضيل والخوض فيه ، لعدم ثبوت الدليل على ذلك ، وذهب آخرون إلى القول بالتفضيل على حسب ترتيب الخلافة ، ثم اختلفوا ، فذهب جماعة إلى أنه في الظاهر دون الباطن

وأن الأمر قد يكون في الواقع ونفس الأمر خلاف الظاهر ، وذهب الحققون من الأشاعرة إلى أن التفضيل ظني ، وأن الأمر قد يكون على خلاف المظنون ، ومن ذهب منهم إلى أن التفضيل قطعي لم يستند على ما يشبه الدليل ، فضلا عما يفيد القطع ، غاية ما في الباب أدلة تشير إلى خلافة أبي بكر بعد النبي صلى الله عليه وسلم و تقديمه في بعض المواقف ، احتراماً لمنصبه الجليل ، ومراعاة لفضله وأياديه البيضاء فى الإسلام، و إكرامه النبي صلى الله تعالى عليه وسلم بماله به المنة على رقبة كل مؤمن محب لله ولرسوله صلى الله عليه وسلم ، وذلك لا يفيد القطم بأفضليته من كل الوجوه ، ولا على تقدمه على غيره من سأثر النواحي ، وأما قول عبد الله بن عمر : كنا نخير بين الناس في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فنخير أبا بكر ثم عمر ثم عثمان ، ثم نترك أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فلا نفاضل بينهم ، فمتروك الظاهر بإجماع أهل السنة على تفضيل على بعد عثمان ، بل قد رده كثير من السلف وأئمة السنة على ابن عمر رضي الله عنهما ، حتى قال بعض الحفاظ إن ابن عمركان صغير السن ، لم يعرف كيف يطلق امرأته، فكيف يعرف الأفضل من الصحابة ، ورده ابن معين أيضا بكلام غليظ فما حكاه ابن عبد البر ولم يصرح بهذا الكلام الغليظ، فقال: من قال بحديث ابن عمر: كنا نقول على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ، ثم نسكت. يعني فلا نفاضل ، فهذا الذي أنكره ابن معين وتكلم فيه بكلام غليظ ، لأن الفائل بذلك قد قال بخلاف ما اجتمع عليه أهل السنة من السلف والخلف من أهل الفقه والأثر ، أن علياً أفضل الناس بعد عثمان رضى الله عنه ، وهذا مما لم يختلف فيه ، وإنما اختلفوا في تفضيل على وعثمان ، واختلف السلف أيضاً في تفضيل على ــ على أبى بكّر ، وفى إجماع الجميع الذي وصفنا دليل على أن حديث ابن عمر وهم وغلط وأنه لا يصح معناه ، وإن كان سنده صحيحاً ، ويلزم من قال به أن يقول بحدیث جابر وأبی سعید کنا نبیع أمهات الأولاد علی عهد رسول الله صلی الله علی عهد رسول الله صلی الله علیه وسلم ، وهم لا یقولون بذلك ، فقد ناقضوا اه .

قلت: وقد ورد عن ابن عمر ما يبين مراده من قوله السابق بما نوافق ما ذهب إليه أهل التحقيق ، من أن ذلك فما يتعلق بالخلافة ، لا بالأفضلية ، فروى ابن عساكر من طريق عبد الله بن يسار عن سالم عن ابن عمر ، قال : إنكم لتعلمون أنا كنا نقول على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم : أبو بكر ، وعمر ، وعثمان . نعني في الخلافة ، وروى أيضاً من طريق عبيد الله بن عمر ، عن نافع عن ابن عمر ، قال : كنا نقول في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم من يكون أولى الناس بهذا الأمر ، فنقول : أبو بكر ، ثم عمر ، وأسانيد هذا الخبر صحيحة ، وهو رافع لحكل إشكال ، دافع لكل إبهام ، واللفظ الأول المختصر المبهم هو أصرح نص تمسك به المفضلون ، للخلفاء الثلاثة على على ّرضى الله عنهم ، وبهذه الرواية الصحيحة المفسرة يسقط تمسكهم به ، وينهار ما بنوه عليه ، وقد ذهب بمض الأئمة إلى تأويل آخر لهذا الخبر ، ومسلك ثان في حل هذا الإشكال ، . فحكى الإمام أبو سليمان الخطابي في شرح السنن عن بعض شيوخه أنه كان يقول: أبو بَكْر خير ، وعلى أفضل ، قال : وباب الخيرية غير باب الفضيلة ، قال : وهذا كما تقول أن الحر الهاشمي أفضل من العبد الرومي والحبشي ، وقد يكون العبد الحبشى خيراً من الهاشمي في مهنى الطاعة لله والمنفعة للناس ، فباب الخيرية متعد وباب الفضيلة لازم. اه . وهو حل لفظى راجع إلى معنى الخلاف ، والحق ما صرحت به الرواية الأخيرة ، عن ابن عمر من انحصار تقديم الخلفاء الثلاثة فى الخلافة ، لا فى العلم والفضل ، والخلافة الباطنة ، فإن هذا هو الذى يقتضيه الدليل، ويؤيده الكشف الصريح.

قال: الشيخ الأكبر في الفتوجات المسكية في الباب الثاني والخمسين والخمسماية

ما نصه: والذي أطلعني الله تعالى عليه من طريق كشفنا أن تقديم شخص بالإمامة على آخر، إنما هو تقدم بالزمان، ولا يلزم منه تقدم بالفضل، فإن الله تعالى قد أمر نا باتباع ملة أبينا إبراهيم، وليس ذلك لكونه أحق بها من سيدنا ومولانا محدصلى الله عليه وسلم، وإنما هي لتقدمه بالزمان، فإن للزمان حكماً في التقدم، من حيث هو زمان، لا من حيث المرتبة، وذلك كالخلافة بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإن من حكمة الله تعالى ترتيبها بحسب الأجال والأعمار التي قدرها الله عز وجل، أيام ولاية كل واحد على التعين، مع أن كل واحد أهل لها حال ولاية الآخر، وقد سبق في علم الله أنه لابد من ولاية كل واحد من الخلفاء ولاية الترتيب الذي وقع، حتى لو قدر أن المتأخر تقدم فلابد من خلعه الأربعة على الترتيب الذي وقع، حتى لو قدر أن المتأخر تقدم فلابد من خلعه حتى يلى أحدهم من لابد له من الولاية بعده عند الله تعالى، فكن في ترتيب ولايتهم بحكم أعارهم عدم وقوع خلع أحدهم مع الاستحقاق، إذ الصحابة كلم عدول، اه.

وقال في الباب المذكور بعد إعادة منى هذا المكلام ما نصه: وبالجملة فلا ينبغى الخوض في مثل ذلك إلا مع وجود نص صريح ، مع أننا قائلون بترتيب هؤلاء الخلفاء الأربعة كما عليه الجمهور ، وإنما خالفناهم في علة التقديم ، فهم يقولون: هي الفضل ، ونحن نقول: هي تقدم الزمان ، ولوكان كل من تأخركان مفضولا ، لحكان من تقدم النبي صلى الله عليه وسلم أفضل منه ، ولا قائل بذلك من المحققين ، اه .

قَلَت : وقد ادعى كثير منهم وجود النص القاطع على أفضلية أبى بكر<sup>(۱)</sup> رضى الله عنه ، ثم عمر : ثم عثمان ، وذلك إما عن تقليد وهو الأكثر ، أو عن

<sup>(</sup>١) ادعى ابن حزم القطع بأفضلية أبى بكر ثم عمر رضى الله تعالى عنهما ـ وتوقف فى التفضيل بين على وعثمان رضى الله عنهما .

غلط فى فهم ما ليس بدليل دليلا ، كأثر ابن عمر السابق ، وإلا فالواقع عدم وجود دليل ظنى ، فضلا عن دليل قاطع ، كما هو المشاهد لمن خبر كتب السنة والحكلام ، وقد صرح بذلك جمع من الحققين من الأثمة والحفاظ .

قال ابن عبد البر: فضل رسول الله صلى الله عليه وسلم جماعة من أصحابه بفضائل خص كل واحد منهم بفضيلة وسمة منها ، وذكره فيها ولم يأت عنه عليه الصلاة والسلام أنه فضل منهم أحدا على صاحبه بعينه على وجه يصح ؛ ولـكن ذكر من فضائلهم ما يستدل به على مواضعهم ومنازلهم من الفضل والدين والعلم ، وكان صلى الله عليه وسلم أحلم وأكرم معاشرة وأعلم بمحاسن الأخلاق من أن يواجه فاضلا منهم بأن غيره أفضل منه ، فيجد من ذلك في نفسه ، بل فضل السابقين منهم ، وأهل الاختصاص به ، على من لم ينل منازلهم ، فقال : ( لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهبا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه ) وهذا من معنى قول الله تعالى ( لا يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقائل أولئك أعظم درجة من الذين أَنْفَقُوا مَنْ بَعِدُ وَقَاتِلُوا وَكُلُّا وَعَدَ الله الحَسْنَى ﴾ ومحال أن يستوى من قاتل رسول الله صلى الله عليه وسلم مع من قاتل عنه وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، البعض من لم يشهد بدرا وقد رآه يمشي بين يدي أبي بكر ( تمشي بين يدي من هو خير منك ) وهذا لأنه قد كان أعلمنا ذلك في الجملة لمن شهد بدرا والحديبية ولكل طبقة منهم منزلة معروفة وحال موصوفة اه فصرح ابن عبد البر الذى تجرد عن العصبية والهوى والتقليد المذموم ، بأنه لا يوجد نص عن النبي صلى الله عليه وسلم بسند صحيح يفضل فيه أحدا بعينه على أحد بعينه (١) من أفاضل

<sup>(</sup>۱) وحديث الترمذى « أبو بكر وعمر سيدا كهول أهل الجنة من الأولين والآخرين ما عد انبيين والمرسلين » لم يصح ، ولعله قصد به معارضة حديث « الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة » .

<sup>(</sup> ٦ - البرهان الجلي)

الصحابة وأكابرهم، فكيف يدعى أهل الهوى ومقلدتهم وجود الدليل القاطع على ذلك، ولو وجد لما خالفه أحد من الصحابة والتابعين وسلف الأمة وأكابر الأثمة، وهم أولى الناس بالطاعة، وأشد الناس تمسكا بالدليل، فقد حكى ابن عبد البر عن سلمان الفارسي وأبى ذر الغفاري والمقداد بن الأسود وخباب بن الأرت وجابر بن عبد الله وأبى سعيد الخدري وزيد بن أرقم رضى الله عنهم أنهم كانوا يفضلون عليا على سائر الصحابة.

وقال ابن أبى خيثمة : حدثنا أحمد بن منصور ثنا سيار ثنا عبد الرزاق ، قال : قال معمرمرة وأنا مستقبله وتبسم وليس معنا أحد ، فقلت : ما شأنك؟ فقال : عجبت من أهل الكوفة ، كأن الكوفة إنما بنيت على حب على ، ما كلت أحدا منهم الا وجدت المقتصد منهم الذى يفضل عليا على أبى بكر وعمر ، منهم سفيان الثورى قال : فقلت لمعمر ورآنى كأنى أعظمت ذلك ، فقال معمر : وما ذاك ؟ لو أن رجلا قال على أفضل عندى منهما ما عنفته ، إذا ذكر فضلهما عندى ، ولو أن رجلا قال : عمر أفضل عندى من على وأبى بكر ما عنفته ، قال عبد الرزاق : فذكرت قلك لوكيع ونحن خاليان ، فاشتهى لها وضحك ، وقال : لم يكن سفيان يبلغ بنا هذا الحد ، ولكنه أفضى إلى معمر ما لم يفض إلينا .

وقال: أبو زيد عبد الرحمن بن عبد القادر الفاسى فى ( مبه-ج المقاصد بشرح المراصد ) لعم أبيه أبى حامد العربى ابن أبى المحاسن الفاسى ، قال القلشابى : احتلف العلماء فى التفضيل بين الصحابة فمنهم من وقف . قال مالك . أدركت جماعة من اهل بلدنا لا يفضلون بين الصحابة ، الكل فضلاء ، والأكثر على التفضيل ، وعليه فأفضل الصحابة أهل الحديبية لآية: ( لقد رضى الله عن المؤمنين ) ، قيل : ترلت فى أهل الحديبية ، وقيل : افضلهم اهل بدر ، وافضل الهشرة ، وافضل المعشرة الخلفاء الأربعة ، وهم فى الفضل على ترتيبهم اهل بدر العشرة ، وقيل بالوقف فيا بين عثمان وعلى رضى الله عنهم اجمعين ، ومن فى الخلافة ، وقيل بالوقف فيا بين عثمان وعلى رضى الله عنهم اجمعين ، ومن

العلماء من ذهب إلى ان من مات في حياة النبي صلى الله عليه وسلم شهيدا أو غير شهيد أفضل ممن بقى بعده ، قال بعض الشيوخ : واعلم أن التفضيل إما باعتبار الباطن وكثرة الثواب، ورفع الدرجات، ولا يتوصل إلى ذلك إلا بالخبر. وإما العِمَار الظاهر ، ولا يحصل ذلك إلا بالتفاوت في خصال الفضائل ، فمن كثرت فيه فهو أفضل ، وما منهم واحد رضى الله عنهم إلا وله فضائل ، ومناقب لاتحصى، اه وقال رأس المارفين : اختلف في هذا الترتيب هل هو قطعي أو ظني ، وقال الأشعري هو على ترتيب خلافتهم ، وقال القاضي أبو بكر الباقلاني: أفضلهم على"، وقال الشريف زكريا: الـكلام في التفضيل فيه ضرب من الاجتماد ، فمن أداه اجتهاده إلى أن أبا بكر أفضل، أو علمياً أفضل، وأعتقد ذلك من غير طعن على أحدهما ، ولا تنقيص ، فلا عتب عليه ، لأن الخطأ في مثل ذلك الاجتهاد ليس مما يوجب التبرى والتكفير والتأثيم ، إذا اعتقد الإنسان موالاة الإثنين ، والفضل فيهما ، وأقصى ما فيه أن يكون مقصر ا في أمر لم يلزم العلم به ، لأن هذا ليس من فرائض الدين ا ه . وفي تفسير ابن عرفة لقوله تعالى ( ومن الأرض مثلهن ) أن المسائل العلمية على قسمين : ما يرجع لأحكام العقائد ، كرؤيته تعالى وتقديسه ، فلا يثبت إلا بما يفيد القطع اتفاقاً ، وما ليس من العقائد ككون الأرض سبعاً ، وكأفضلية بعض الصحابة على بعض ، ونحو ذلك فهذا يصح إثباته بالدلائل الظنية ، إذ لا يلزم من تحصيله بها إخلال بواجب ا ه كلام الفاسي

وقال أبو بكر بن شهاب (فى الترياق النافع على جمع الجوامع) ووقف بعضهم عن القول بالتفضيل، وقال: للحكل فضل، ولا ندرى من فضله الله على غيره؟ وليس هذا أمرا يؤخذ فيه بالقياس والرأى فوجب الإمساك عن الخوض فيه، قال بعض الأكابر: وما بهذا القول من بأس لأن تفويض مالا يعلم حقيقته إلا الله إلى علمه تعالى غير مستذكر اه. على أن مسألة التفضيل ليست مما يجب اعتقاده، ولا نحن مكافون به، وقد نبه شراح المتن على سهو المصنف فى جعل هذه المسألة

في هذا الكتاب فيما يجب اعتقاده ، إذ ليست مما يضل فيها المخالف ، قال العاماء : ولا يشكل هذا التفضيل بالذرية الشريفة ، لأنه لا من حيث البضعية المكرمة ، أما باعتبارها فلا يفضل أحسد على ذريته صلى الله عليه وسلم كائناً من كان (١) اتفاقاً .

وقال أبو الحسن الأشعرى في كتاب المقالات: واختلفوا في التفضيل ، فقال قائل: أفضل الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو يكر ثم عمر ثم عثمان ثم على ، وقال قائل أفضل الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم: أيو بكر ثم عمر ثم عثمان ، ثم نسكت بعد ذلك وقال قائلون: أفضل الناس بعد رسول صلى الله عليه وسلم على ، ثم بعده أبو بكر ، وقال قائلون: أفضل الناس بعد رسول صلى الله عليه وسلم على ، ثم بعده أبو بكر وأجع من أثبت فضل أبى بكر وعمر أن أبا بكر أفضل من عمر ، وأجمع من أثبت فضل عمر وعثمان ، أن عمر أفضل من عثمان . وقال قائلون : لا ندرى أبو بكر أفضل ؟ أم على ؟ فإن كان أبو بكر أفضل ، فيجوز أن يكون عمر أفضل من على ، فهو أفضل من على ، فيجوز أن يكون عمر أفضل من على ، فيجوز أن يكون على أفضل من على ، ويجوز أن يكون عثمان أفضل من على ، ويجوز أن يكون على أفضل من على ، ويجوز أن يكون عثمان أفضل من على ، ويكون على أفضل من على ، ويكون على الميائل الم

وقال إمام الحرمين في ( الإرشاد ) فإن قيل: هل تفضلون بعض الصحابة على بعض ؟ أم تضربون عن التفضيل ؟ قلمنا الغرض من ذلك ينبني على إمامة المفضول والذي صار عليه معظم أهل السنة أنه يتعين للامامة أفضل أهل العصر ، إلا أن يكون في نصبة هرج وهيجان فتن ، فيجوز نصب المفضول إذ ذاك . إذا كان

<sup>(</sup>١) ولهذا قال الإمام مالك . لما سئل عن سيدتنا فاطمة عليها الصلاة والسلام : لا أفضل على بضعة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أحداً .

مستحقاً للامامة ، وهذه المسألة لا أراها قطعية ، ولا معتصم لمن يمنع إمامة المفضول إلا أخبار آحاد في غير الإمامة التي تكلم فيها كقوله صلى الله عليه وسلم ( يؤمكم أقرأ كم ) ولا يفضى هذا وأمثاله إلى القطع ، كيف ولو قدم المفضول في إمامة الصلاة لصحت الإمامة ، وإن ترك الأولى ، فهذا قولنا في إمامة المفضول . ثم لم يقم عندنا دليل قاطع على تفضيل بعض الأئمة على بعض ، إذ العقد لا يشهد على ذلك ، والأخبار الواردة في فضائلهم متعارضة ، ولا يمكن تلقى التفضيل من منع إمامة المفضول ، ولكن الغالب على الظن أن أبا بكر أفضل الحلائق بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ثم يعده عمر ، وتقعارض الظنون في عثمان وعلى ، وقد روى عن على أنه قال : خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر، ثم الله أعلم بخيرهم بعدها فهذا قولنا أبديناه مجانباً للتقليد ، جارباً على الحق الواضح . ا ه .

وفال ابن حزم في المال والنجل: اختلف المسلمون فيمن هو أفضل الناس بعد الأنبياء عليهم السلام، فذهب بعض أهل السنة وبعض المعتزلة وبعض المرجئة وجميع الشيعة أن أفضل الأمة بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم على من أبى طالب وقد روينا هذا القول نصاً عن بعض الصحابة رضى الله عنهم، وعن جماعة من التابعين والفقهاء، وذهبت الخوارج كلها وبعض أهل السنة وبعض المعتزلة وبعض المرجئة إلا أن أفضل الصحابة بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو بكر وعمر، وروينا عن أبى هريرة رضى الله عنه أن أفضل الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم جعفر بن أبى طالب، وبهذا قال أبو عاصم النبيل وهو الضحاك بن مخلا، وعيسى بن حاضر، قال عيسى: وبعد جعفر حمزة رضى الله عنه، وروينا عن نحو عشرين من الصحابة أن أكرم الناس على رسول الله صلى الله عليه وسلم على بن أبى طالب، والزبير بن العوام، وروينا عن ام المؤمنين عائشة رضى الله عليه وسلم على بن مات رسول الله صلى الله عليه وسلم وثلاثة رجال لا يعد احد عليهم بفضل سعد بن معاذ، وأسيد بن حضير، وعباد بن بشر، وروينا عن ام سلمة أم المؤمنين رضى معاذ، وأسيد بن حضير، وعباد بن بشر، وروينا عن ام سلمة أم المؤمنين رضى

الله عنها: انها تذكرت الفضل ، ومن هو خير ؟ فقالت : ومن هو خير من ابى سَلَّمَة ؟ أول بيت هاجر إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وروينا عن مسروق. رسِول الله صلى الله عليه وسلم عبد الله بنمسهود ، قال تميم وهو من كبار التابعين: رأيت ابا بكر وعمر ، فما رايت مثل عبد الله بن مسعود. وروينا عن بعض من ا دَرُكُ النبي صلى الله عليه وسلم ان أفضل الناس بعد رسول اللهصلي الله عليه وسلم عمر بن الخطاب • وأنه افضل من أبي بكر رضي الله عنهما . وبلغني عن محمد بن عبد الله الحاكم النيسانورى: انه كان يذهب إلى هذا القول • وقال داود بن على الفقيه رضىالله عنه : افضل الناس بعد الأنبياء اصحاب رسول الله صلى عليه وسلم وافضل الصحابة الأولون من المهاجرين • ثم الأولون من الأنصار • ثم بعدهم منهم ولا نقطع على إنسان منهم بعينه انه أفضل من آخر من طبقته • ولقد رأينا من متقدمي اهل العلم من يذهب إلى هذا القول • وقال لي يوسف بن عبد الله بن عبد البر النمري غير ما مرة: ان هذا هو قوله ومعتقده • ثم صرح ابن حزم بأن مذهبه الذي يقول به هو ان افضل الأمة ابو بكر • ثم ازواج النبي صلى الله عليه وسلم وخالف ذلك في ( المحلي ) فذهب إلى أن افضل الناس بعد الأنبياء عليهم السلام ازواجهم، وأنهن أفضل هذه الأمة بعد نبيها • فقال : مسألة والناس في الجنة على قدر فضلهم عند الله تعالى فأفضل الناس اعلاهم في الجنة درجة وهم الأنبياء . ثم ازواجهم • ثم سائر اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وجميعهم في الجنة ولا منزلة اعلى من درجة الأنبياء عليهم السلام • فمن كان معهم في درجتهم فهو افضل عمن دونهم • وليس (١) ذلك إلا لنسائهم فقط • ا ه •

<sup>(</sup>۱) وقد أخطأ ابن حزم وغالط ( رغم ماعرف عنه من إمامة واجتهاد وعلم غزير)، في دليل اخترعه بتفضيل ازواج النبي صلى الله تعالى عليه وآله وسلم على سيدة نساء

وقال فى موضع آخر من المحلى: وافضل الإنس والجن الرَّسُل ثم الأنبياء على جميعهم من الله تعالى ثم منا افضل الصلاة والسلام ثم اصحاب رسول الله صلى الله

الجنة فاطمة وعلى سائر الصحابة . حتى أن عائشة أفضل من أبيها ، يقول الفضل إنما هو برفعة المنزلة في الجنة ، ولا منزلة اعلى من منزلة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ومعلوم أن أزواجه يسكن معه (فانظر رعاك الله وأعانك إلى تلك المغالطة المخزية المكشوفة ) فهل منزلة سيدنا ومولانا الرسول الأعظم صلى الله تعالى عليه وآله وسلم في الجنة تضيق عن أن تسع بناته وأحبابه . وقد قال تعالى في مطلق المؤمنين به (والذين آمنوا وانبعتهم ذريتهم بإيمان ألحقنا بهم ذرياتهم ) الآية وقال سبحانه (ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الذين انهم الله عليهم من النبيين ) الآية «المهم الحقنابهم بفضلك ورحمتك يا ربنا يا واسع المغفرة أمين » فهل يلحق الله ذرية المؤمنين بابائهم تكرما ولا يلحق ذرية الرسول صلى الله عليه وآله وسلم به . خصوصا وقد صح عنه إنه قال عليه أنضل الصلاة وأزكى السلام : فاطمة سيدة نساء أهل الجنة . . وما السيادة ولا برفع المنزلة .

وأيضا فإن منزلة الأنبياء والمرسلين عليهم الصلاة والسلام أفضل من نساء النبي صلى الله عليه وسلم بالأجماع. ومنازلهم عليهم السلام دون منزلته صلى الله عليه وآله وسلم . فيلزم من سوق دليل ابن حزم أن يكن أفضل من أنبياء الله ورسله عليهم السلام وكذلك زعم بعض الاشعرية النواصب أن عائشة أفضل من فاطحة مع ما ورد في النص الصريح الصحيح بغير ذلك كما سبق

وقد جاء فى كتاب «سراج المريدين» أعجب وأغرب فى تفسير قوله تعالى «خافضة رافعة) معناها خافضة لفاطمة رافعة لعائشة فتأمل حفظك الله ذلك التأويل الباطل باجماع المسلمين إذ لا مسيس للآية الكريمة بذكر فاطمة وعائشة رضى الله عنهما: ولكن هكذا ابن العربي المعافري وصفاقة وجهه ونصبه وقلة حيائه وفرط بغضه لآل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم حمله على ارتكاب هذه المخازي نعوذ بالله من الحذلان « ومن سا بركتبه شهد عليه بالنفاق » .

عليه وسلم اه. فأطلق ولم يجزم بتفضيل أحد معين (`` ، كما هو مذهب إمامه داود بن على الظاهرى واختاره كثير من الأئمة المحققين ، وما ذلك إلا لعدم وجود الدليل القاطع على التعيين ، ولذلك اختلف القائلون بالتعين في دليله ، هل هو قطعى أو ظنى ؟ وهل هو في الظاهر فقط ؟ كما سبق .

وقال الأبى بعد حكاية الحلاف: واختلف القائلون بالتفصيل فقيل هو قطعى ، وإليه مال الأشمرى ، وإليه يشير قول مالك رحمه الله فى المدونة ، فى تفضيل أبى بكر: أو فى ذلك شك ؟ وقال القاضى هو ظنى ، لأن المسألة اجتهادية لو ترك أحد المنظر فيها لم يأثم ، وليست من مسائل الأصول التى ألحق فيها فى جهة ، ويقطع بخطأ مخالفه ، وهذه لا يقطع فيها بخطأ ؛ وكذلك اختلف: هل التفضيل في الظاهر والباطن ؟ أو فى الظاهر خاصة ؟ وللقاضى نص على كل من القولين . واحتج له . وتعويله على أنه فى الظاهر في الخاهر في الباطن على خلاف ما عندنا اه .

# فصل

ونصوص العلماء والأثمة في هذا كثيرة لن تتبعها ، فأين الجهلة المجترئون على السكذب بحكاية الإجماع والاتفاق على تفضيل الشيخين على على رضى الله تعالى عنهم أجمعين ، وأما الخلاف في التفضيل بين على وعثمان فهو أكثر وأقوى ، وإنما لم نتعرض لذكره لأن الغرض لم يدع إليه ، وإنما دعى إلى تكذيب ابن تعمية في دعواه الاتفاق على تقديم أبى بكر رضى الله عنه على على على عليه السلام في المعرفة وحقائق الإيمان ، ليبنى على ذلك عدم صحة انتساب المصوفية إلى على عليه السلام .

<sup>(</sup>١) لَـكُنه في رسالة ( المفاضلة بين الصحابة ) جزم بما نقلناه عنه اه .

### فصل

الوجه الرابع أنه على فرض صحة الاتفاق على أفضلية أبى بكر رضى الله عنه فذلك لا يلزم منه عدم أ كملية على عليه السلام في الأحوال العرفانية ، والعلوم الظاهرة والباطنة ، وغيرها من المزايا آكحُ لمقية وأُلحَلَمُية ، فإن عليًّا عليه السلام خصه الله تعالى بأمور لم تكن في أبي بكر رضي الله عنه ، كما أن أبا بكر رضي الله عنه أ كرمه الله تعالى بما لا يتفق مثله لعلى عليه السلام ، كالسعى في إشاعة الإسلام ، وقت غربته، و نصرة النبي صلى الله عليه وسلم في وحدته، وكونه جاد في تحقيق ذلك بماله ونفسه ، ومواقفه العظيمة يوم انتقال النبي صلى الله عليه وسلم ، وفي أيام الردة مع الحلم والزهد والورع والخشية ، وغير ذلك من الفضائل مما هو معلوم من سيرته وأخباره رضى الله عنه ، إلا أنه لم يكن في الشجاعة أُوالفصاحة وبسط اليد في العلم الظاهر والباطن وحل المشكلات وفك المعضلات وتفسير القرآن العظيم والنضلع من علومه والاطلاع على أسراره واستخراج درره واستنباط الفوائد منه ، واستحضار الجواب عن الأسئلة في كل الفنون ، مع السرعة والإصابة والإخبار عن الأحداث الماضية والآتية إلى قيام الساعة ، والتكلم في الحقائق العرفانية في أشباه هذا وأمثاله كعلى عليه السلام ، بل هي أمور انفرد بها على من بين سائر الصحابة ، وأن شاركه بعضهم كحذيفة وابن مسعود وابن عباس في بعضها إلا أنهم لم يبلغوا في ذلك البعض بمفرده عشر مبلغ على عليه السلام ، بل الحبر عبد الله بن عباس رضى الله عنهما يصرح بأن كل ماعنده من علم التفسير ومتملقاته مأخوذ من على عليه السلام ، وأنه كقطرة من بحر علمه ، فضلا عن غيره من العلوم والمعارف ، وهذا أمر معلوم بالضرورة ، ومدرك بالمشاهدة ، ومؤيد بخبر من لا ينطق عن الهوى صلى الله عليه وسلم ، وخبر أصحابه الـكرام ،كما سبق . وذلك لم يوجد مثله ولا عشره في أبي بكر رضي الله عنه ، وكذلك المثل يضرب

بعلم على وشجاعته ، لا بعلم أبى بكر وشجاءته ، مع اعتراف الأكثر بتقديم. فضيلته ، فلوكان اعتقاد الأعلمية فى نظرهم يناقض الأفضلية لما ذهبوا إلى أفضلية أبى. بكر مع اعتقادهم أعلمية على .

قال الشاه الدهلوي وهو من هو في التعصب لمعتقد الأشاعرة المتأخرين . حتى أَلْهِ كَتَابِهُ ﴿ قُرَةَ الْعَيْنِينِ فِي تَمْضِيلِ الشَّيْخِينِ ﴾ يعني على على "رضي الله عنهم ، كاد أن يبلغ فيه مبلغ ابن تيمية في سلب كل فضيلة ومزية عن على عليه السلام، بل أسرف وأفرط وتجاوز الحد في مسائل منه حتى سئل عنها شيخ الجماعة بمصر البرهان إبراهيم السقا ، فأجاب عنها بجزء شدد فيه النكبير على الدهلوي المذكور ، حتى كاد يخرجه من أهل السنة ، ويلحقه بأهل البدعة ، وما أجدره بذلك ، فإنه نفي فيه الخلافة عن على عليه السلام ، وألف في الرد عليه في ذلك أيضاً الملامة. عبد الحليم اللكنوي ، أوالد العلامة الشهير عبدالحي اللكنوي، وكذلك بعض أئمة الحديث من أهل الهند أيضاً ، ألف في الرد عليه مجلداً حافلا ، ومع هذا كله. فلم يسعه إلا الاعتراف بالحقيقة . فقال كما نقله عنه أبو بكر بن شهاب في ( الترياق. النافع) ما نصه : ولا نعني بالأفضلية الأفضلية من جميع الوجوه ، حتى تعم السيف. والشجاعة والعلم وأمثالها من التي كانت في على مثلاً ، بل هي بمعنى عظم النفع في الإسلام ، فأميرا أمة النبي صلى الله عليه وسلم ووزيراه أبو بكر وعمر ، باعتبار الهمة البالغة في إشاعة الحق بعد، أفضل ، دون اعتبار النسب والعلم والشجاعة وغيرها مماكانت في على رضي الله عنه أكثر ، وأوفر ، بإقرارهما وبهذا يحصل التوفيق بين الروايات المختلفة والأدلة المتباينة اه .

ومليحة شهدت لها ضراتها والفضل ما شهدت به الأعداء وقال الإمام العلامة الحافظ الصوفي أبو عبد الله محمد بن قاسم التركاني في ي

( القول المستحن ) لا يلزم من أ كملية سيدنا على رضى الله عنه في أمر خاص ، أفضليته في كل أمر ، بل محققو الأمة كلم متفقو الكلمة على تقديم سيدنا أبي بكر رضى الله عنه في أمور كالسعى في إشاءة الإسلام حين كان غريبًا ، والنصرة له صلى الله عليه وسلم في وحدته على الـكفرة مع كثرتهم وغلبتهم ، وبذل نفسه فى ذلك وماله ، ولم يتفق هذا لعلى كرم الله وجهه لصغر سنه ، وإن سبق فى نحو ذلك في كبره ، كفتح خيبر وغيره ، ولا شك في أفضليته من جهة كونه قدوة أهل بيت النبوة ومن حرمت عليهم الصدقة ، وبأن أبا بكر كان أهلا للخلافة ، وأى أهلكم ثبت بالكتاب والسنة والإجماع، وهذا هو الحكم العدل والقول الفصل، والمخلص في مبحث التفضيل إنما يكون باعتبار تعدد الجمَّات والحيثيات بالتفضيل، ولاشك أن أحداً ليس أفضل من الآخر بكل وجه، وأما نقل ابن تيمية اتفاق أهل المعرفة على تقديم أبي بكر على على "رضى الله عنهما في الطريق وعلم الحقيقة ، فلا أصل له أصلا ، فهذا سيف السنة و ناصر الملة الإمام القاضي أبو بكر محمد بن الطيب الباقلاني ، نقل الاختلاف بين علماء الأسلاف برالأخلاف في ذلك ، - وتبعه عامة من تأخر عنه ، وفيهم الحفاظ الأئمة ، والفقهاء الأجلة ، كالإمام النووي مجدد المائة السادسة في قول طائفة ، فإنه مع تلك الصلابة في السنة . نقل في شرح صحيح مسلم اختلاف العلماء في القفضيل هل هو قطعي أم لا ؟ وهل هو في الظاهر فقط أم في الظاهر والباطن جميعاً ؟ وعزا ذلك إلى ابن الباقلاني ، وقال الملامة السنوسي في شرح الـكبري ، وفي شرح المنظومة الجزائرية له أيضاً مانصه : وكذا اختلف هل التفضيل في الظاهر والباطن ، أو في الظاهر خاصة ، والقاضي أي ابن الباقلاني نصر كلا من القولين ، واحتج له ، وتعويله على أنه في الظاهر فقط ، لأنه قد يكون في الباطن على خلاف ما عندنا اه. ومن ثم لما سأل الحجاج سعيد بن جبير أعلم الناس بالتفسير بعد ابن عباس وأعظم فقهاء الكوفة عن الخلفاء الراشدين

فأجابه قال : فأيهم أمجب إليك ؟ قال أرضاهم لخالقى ؟ قال : فأيهم أرضى للخالق؟ قال علم ذلك عند الذي يعلم سرهم ونجواهم ، رواه أبو نعيم ، ثم المزى في (التهذيب) عن الحسن قاله سعيد بن جبير في المجلس الذي استشهد فيه . فإن روى عنه خلافه فهو مرجوع عنه ، وفيه اندفاع دعوى الإجماع من الصحابة والتابعين على تفضيل الشيخين رضى الله عنهما ، وفيه تقرير من غير نكير لمذهب التوقف ، وقول القاضى قد يكون في الباطن على خلاف ما عندنا ، هو مقطوع به هنا عند الأئمة الصوفية ، منهم الإمام الهمام علم الأعلام كيل بن زياد النخمي أخص أصحاب سيدنا على وهم جرا إلى سيد الطائفة مجدد المائة المثالثة في الصوفية العارفين الإمام أبى القاسم وهم جرا إلى سيد الطائفة مجدد المائة المثالثة في الصوفية العارفين الإمام أبى القاسم الجنيد رضى الله عنهم فإنه قال : صاحبنا في هذا الأمر بعد نبينا صلى الله عليه وسلم على بن أبى طالب رضى الله عنه ، ذلك امرؤ أعطى علما لدنيا ، وقال أيضاً رضى على بن أبى طالب رضى الله عنه ، ذلك امرؤ أعطى علما لدنيا ، وقال أيضاً رضى عنه منه من الله عنه ، ذلك امرؤ أعطى علما الما أبى طالب كرم الله وجهه لو تفرغ إلينا من الحروب لنقل إلينا عنه من الله عنه . فله القلوب ؛ أورده الإمام الحافظ أبو عبد الرحن الله عنه .

وقال الإمام على بن عثمان الجلابى الغزنوى فى (كشف المحجوب) قال سيد الطائفة الجنيد رضى الله عنه: شيخنا فى الأصول والبلاء: على المرتضى يعنى أن إمامنا فى علم الطريقة ومعاملاتها هو على بن أبى طالب كرم الله وجهه ؛ فإن أهل الطريقة يسمون علمها الأصول ومعاملاتها كلها بلاء. اهمترجما ، هذا مع موافقته للجمهور فى تقديم أبى بكر رضى الله عنه فى أمور ، قال بعض الأكابر وعلى مثل ما ذكر يحمل ما حكاه إمام الشافعية الحافظ أبو سلمان الخطابى بقوله: كان بعض مشايخنا يقول أبو بكر خير وعلى أفضل .

ولأبى نميم في الحلية عن أبي إسحاق، قال: سممت على" بن أبي طالب وهو

على المنبر بالكوفة بقول خير الناس بعد رسول الله أبو بكر ، و بعد أبى بكر عمر ، وإن شئت أخبر تـكم بالثالث ، قالوا : يا أبا إسحاق أخير أو أفضل ؟ قال: خير خير ... ، وفي الاستيماب في ترجمة عمر بن الخطاب رضي الله عنه : ذكر عبد الرزاق عن معمر قال : لو أن رجلا قال عمر أفضل من أبي بكر ما عنفته ، وكذلك لو قال على عندى أنضـــل من أبي بكر وعمر لم أعنفه. إذا ذكر فضل الشيخين وأحبهما ، وأثنى عليهما بما هما أهله ، فذكرت ذلك لوكيع ، فأعجبه واشتهاه ووكيع ومعمر كلاهما من أثمة السنة وجلة مجتهدى الأمة ، وكذلك روى ابن أبي خيثمة محوه عن معمر والثوري وجل علماء الكوفة من أهل السنة . اه وقال بعض من ذكر فضائل الخلفاء الراشدين رضى الله عنهم في حق على عليه السلام أنه أعلم الصحابة لقوة جنانه ، وذكائه ، وشدة ملازمته للنبي صلى الله عليه وسلم ، واستنارته منه ، وقد قال النبي صلى الله علبه وسلم حين نزل قوله تعالى (وتعيمًا أذن واعية ) اللهم اجعلمًا أذن على " ، قال على فما نسيت بعد ذلك شيئًا ، ولهذا رجعت الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين . إليه في كثير من الوقائع ، واستند العلماء في كثير من العلوم إليه كالمتكلمين في علوم الأصول ، والمفسرين في علم التفسير ؛ فإن رئيسهم ابن عباس رضي الله عنهما وهو تلميذه ، والمشايخ الصوفية رضى الله عنهم في علم الأسرار وتصفية الباطن ، فإن المرجع فيه إلى العترة الطاهرة مما تلفته عنه عليه السلام بالرواية والوراثة ، وعلم النحو إنما ظهر منه ، ولهذا قال: لو كسرت الوسادة ، ثم جلست عليها لقضيت بين أهل التوراة بتوراتهم ، وبين أهل الإنجيل بإنجيلهم ، وبين أهل الزبور بزبورهم ، وبين أهل الفرقان بفرقانهم ، والله ما من آية نزلت في بر أو بحر أو سهل أو جبل أو سماء أو أرض أو ليل أو نهار ، إلا وأنا أعلم فيمن نزلت ، وفي أي شيء نزلت اه.

# فصل

فهؤلاء المفضلون لأبى بكر رضى الله عنه يصرحون مع ذلك بأعلميك العلميك على على على على على على على على على المؤلفة على على على المؤلفة على السلام لأن الأفضلية كما قلمنا لا تستلزم الأعلمية . ومن أعظم الأدلة على ذلك : قصة الخضر مع موسى عليهما السلام فإن القرآن أثبت أعلمية الخضر بالحقائق على موسى معأن موسى أفضل منه بلاخلاف بين أحد نعرفه ، ويكفى أن الخضر نبى وموسى عليه السلام رسول ، بل من أفضل الرسل ولا يوجد من يقول بأن هناك نبى أفضل من بعض أولى العزم من الرسل عليهم السلام .

### فصل

(الوجه الخامس) إن الحقائق لا تثبت بالدعاوى المجردة ، وحكاية الاتفقات الكاذبة ، و إلا لما قامت حجة ، ولا ثبتت حقيقة ، ولا كانت دعوى محق ، أولى من دعوى مبطل ، ولا دعوى أفضلية أبى بكر اولى من دعوى افضلية على ، فلو فرضنا صحة ما يفتريه ابن تيمية من الاتفاق على اعلمية ابى بكر رضى الله عنه للكان اتفاقا مردودا على من اتفقوا عليه لمخالفته للدليل ومعارضته للمحسوس المشاهد بالعيان .

أما الدليل فإن النبي صلى الله عليه وسلم لم يقل في أبى بكر رضى الله عنه أنه (باب مدينة علمه) ولا أنه (أقضى أمته) ولا (أعلم أمته) ولا (إنه أكثرهم علما) ولا قال عند نزول قوله تعالى (وتعيما أذن واعية) سألت الله أن يجعلما أذنك يا أبا بكر فأنت إذن واعية لعلمي وفي أشباه هذا ونحوه مما تقدم معزو إلى مخرجيه، وإنما قال ذلك لعلى عليه السلام، مع أنه صلى الله عليه وسلم ذكر لأبى بكر رضى الله عنه فضائل عظيمة، وأخبر عنه بمزايا جسيمة، لا يشاركه فيها أحد من الصحابة رضى الله عنهم، وكذلك الصحابة لم يكونوا يرجعون في السؤال

عن النوازل، وحل المشكلات إلى أبي بكر، ولا كان عمر يتموذ بالله من معضلة ليس لها أبو بكر ، ولا شهدالصحابة لأبي بكر بأن عنده تسعة أعشار العلم ، وإن عنده علم الظاهر والباطن، وأنه ورث العلم من النبي صلى الله عليه وسلم (١) دونهم وأنه أعلم الناس بالسنة و إنما كانوا يرجعون إلى على ويشهدون بكل ما ذكرنا له مع تعظيمهم لأبي بكر ، ومعرفتهم حقه ، وتفضيلهم إياه ، و إنزاله المنزلة السامية ، والمـكانة العالية من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وتأدبهم معه غاية الأدب و إجلالهم إياه غاية الإجلال ، في حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعده ، وكذلك التابعون لم يقولوا: ما كان أحد بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم أعلم من أبي بكر ، ولو قالوا : ما كان أحد من الناس يقول : سلوني غير أبي بكر ، و إنما قالوا ذلك في على ، وأخبروا به عنه ، وهم أيضا أعلم الناس بفضل أبى بكر وعلو مقامه ومنزلته من الصحابة رضى الله عنهم أجمعين ، وأيضا لم يفتتن أحد بأبى بكر رضى الله عنه ، ولا ادعى فيه من رآه دعوى خارجة إلى حد الغلو والإفراط ، كما أدعاه بعض من رأى عليا عليه السلام ، وما ذلك إلا لكونهم رأوا فيه من خوارق العادات، وبواهر العقول، وصمعوا من المعارف والأسرار، مادعاهم إلى · ذلك. كما هي عادة الناس في كل من رأوا منه أمرا خارقا للعادة ، وخارجا عن طوق أكثر اليشر ، وتحقق بذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم لعلى كرم الله وجهه . ( أن فيك مثلا من عيسى ) تما لم يةل مثله لأبى بكر رضى الله عنه :

وأما المشاهدة فإن أثار على عليه السلام فى العلم ظاهرة للعيان ، وبطون الدفاتر عامرة بالنقل عنه فى التفسير والحديث والفقه والقضاء والفرائض وأحكام البغاة والحكم والأمثال والأداب واللغة والخطب والحقائق العرفانية والتوحيد والتاريخ

<sup>(</sup>١) وحديث « ماصب الله فى صدرى شيئًا : إلا صب مثله فى صدر أبى بكر » موضوع لا أصل له .

والأخبار بالمغيبات عن العرش فما دونة من السموات والأرضين والملائكة والجزر والأمم الماضية وأخبار الفتن والملاحم الآتية وإشراط الساعة وأخبار القيامة والموقف والجنة والنار وغير ذلك مما لا يوجد عشر عشره بالإضافة عشر مرات عن أبى بكر رضى الله عنه ، بل وسائر الصحابة رضى الله عنهم ممه ، وقد أفردت حَمَّهُ وَخَطَبُهُ وَأَشْعَارُهُ بِالْمُؤْلَفَاتُ ، وجَمَّعَتَ أَقُوالُهُ فِي الْأَحْكَامُ والقَضَايَا والفروع الفقهية والفرائض في مجلدات ، وهذا عبد الله بن عباس حبر الأمة و بحر علوم التفسير يخبران كل ما عنده من ذلك مأخوذ عن على ، وهؤلاء أهل بيته الأكرمين من زين العابدين والباقر والصادق والكاظم والرضى رضوان الله علمهم أجمعين ، قد ملاُّوا الدنيا علوما ومعارف وإسرار حتى افتتن بهم من افتتن ، وكل ذلك ممـــا ورثوه عن جدهم الإمام على عليه السلام ، بل الإمام جعفر الصادق وحده نقلت. عنه مئات المجلدات، وهذه أخبار الملاحم والفتن وإشراط الساعة قد جمعت في مجلدات كلمها من علوم على وال بيته الكرام ، وقد ظهر مصداق جل ما في تلك الأخبار ، ولا زالت حوادث الأيام تظهر صدق الباقي ، وكذلك أسرار الحروف. والأسماء، وعلوم الجداول والتصرف بها ، مما أفرد بالتأليف ، إنما نقلت عن على وآل بيته الـكرام ، ولم ينقل في شيء مما ذكر حرف واحد عن أبي بكر رضي الله عنه ، فضلا عما يملأ المجلدات ويفرد بالمؤلفات ، لا عنه ولا عن ذريته . نعم. نقلت عنه كلمات في المعرفة وحقائق الايمان ، هي دالة على علو كعبه ، ورسوخ قدمه ، في المعرفة بالله تعالى على ما يليق بعظيم فضله ، وجليل منصبه ، ومكانته السامية من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والكنها قطرة من مجار علوم على كرم الله وجهه والمشاهدة اكبر دليل، واعظم برهان، وقد كان على عليه السلام. يصرح بذلك ، تحدثًا بنعمة الله ، وتعريفًا للخلق بما عنده ، حتى يحصل الأفبال. عليه ، والانتفاع به ، فكان يخبران عنده من علوم الحقائق والمعارف الإلاهية ما لم يجد له حملة من اهل عصره ، مع أنه عصر الصحابة والتابعين ، وعصر السلف الصالح ، وخير القرون بعد قرن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، على الإطلاق .

فقال كميل بن زياد : كنت مع أمير المؤمنين على في مسجد الـكوفة ، وقد صلينا عشاء الآخرة: فأخذ بيدى فأخرجني إلى ناحية الجبانة(١) فلما أصحرنا تنفس الصعداء، ثم قال : يا كميل بن زياد : القلوب أوعية نخيرها أوعاها ، احفظ عنى ما أقول لك ، الناس ثلاثة : عالم ربانى ، ومتعلم على سبيل نجاة ، وهمج رعاع أتباع كل ناعق ، يميلون مع كل ريح ، لم يستضيئوا بنور العلم ، ولم يلجأوا إلى ركن وثيق ، ياكميل العلم خير من المال ، العلم يحرسك ، وأنت تحرس المـــال ، والعلم يزكو على الإنفاق ، والمـال تنقصه النفقة ، يا كميل محبة العالم دين يدان به يكسبه العلم الطاعة لربه في حياته ، وجميل الأحدوثة بعد وفاته ، ومنف ة المـال تزول بزواله ، والعلم حاكم ، والمال محكوم عليه ، ياكميل مات خزان الأموال وهم أحياء ، والعلماء باقون ما بتي الدهر ، أعيانهم مفقودة ، وأمثالهم في القلوب موجودة ثم تنفس الصعداء . فقال : ها ها إن ها هنا علما جما ، وأشار بيده إلى صدره ، لو أصبت له حملة الخ الوصية العجيبة المشهورة ، رواها جمعمن الحفاظ منهم الطبراني وأبو نعيم في الحلية وأبو موسى المديني والمرهبي في العلم وابن عساكر في التاريخ والمزى في التهذيب والذهبي في التذكرة ، إلا أنه لم يخل هذا الأثر أيضا من تنكيته الشامي . وطعنه الناصبي . في فضائل عليّ ومزاياه . فقال بعد إيراده من طريق إسماعيل بن موسى الفزارى ، عن عاصم بن حميد الحناط ، أو رجل عنه. عن ثابت بن أبي صفية أبي حمزة الثمالي . عن عبد الرحمن بن جندب . عن كميل ما نصه : رواه ضرار بن صرد . عن عاصم بن حمید . ویروی من وجه آخر

<sup>(</sup>۱) بتشدید الباء الصحراء. واصحر خرج إلیها . ( ۷ — البرهان الجلی)

عن كميل و إسناده لين (١) اه . مع أنه أثر صحيح ، له طرق متعددة عن كميل ، ولكن ففس الذهبي لا تسمح بالسكوت على فضيلة لعلى عليه السلام ، ولله در مِن قال : لوكان قوله تعالى : ( وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ) نازلا في حق على " ، لقال الذهبي إلها أية ضعيفة وقد اعتنى الأئمة والحفاظ بهذا الأثر وشرحوا غريبه واستخرجوا فوائده، ومن آخر من رأيته أفرده بالتأليف في مجلدة الطيفة، العلامة المحدث الشيخ محمد السفاريني الحنبلي صاحب المنظومة المتداولة في عقيدة السلف وشرحها ، فهذا العلم الذي أشار على عليه السلام : أنه في صدره ولم يجد له حلة ، هو علم المعرفة ، وحقائق الإيمان ، الذي ينفيه عنه ابن تيمية كـذباً وبهتانا ويقول الصوفية العارفون رضى الله عنهم : أن إمامهم فيه على بن أبى طالب، لا أبو بكر رضى الله عنه ، على أن عليًّا عليه السلام أعلم بعلم الظاهر والباطن كما قررناه ، وقد قال أبو الطفيل ، وهو من صغار الصحابة رضى الله عنهم: شهدت على بن أبي طالب يخطب وهو يقول: سلوني فوالله لا تسألوني عن شيء يكون إلى يوم القيامة إلا أخبر تــكم به ، وسلوني عن كـتاب الله فوالله ما منه آية إلا وأنا أعلم بليل نزلت أم بنهار ، أم بسهل أم بجبل ، فقام ابن الـكواء وأنَّا بينه وبين على وهو خلفي ، فقال : أرأيت البيت المعمور ، ما هو ؟ فقال : ذاك الضراح (٢) فوق سبع سموات ، تحت العرش ، يدخله كل يوم سبعون ألف ملك لا يعودون فيه إلى يوم القيامة ، رواه الأزرقي في تاريخ مكة ، وله طرق متعددة ، وفيه إشارة إلى بعض علوم القرآن التي اخترع الـكلام فيها بعض المتأخرين أهل القرن السادس والسابع فما بعدهما . فهو رضى الله عنه أول من فتح لهم البات .

<sup>(</sup>١) اللين في عرف المحدثين ضمف خفيف . .

<sup>(</sup>٢) بضم الضاد المعجمة .

وروى عبد الرزاق فى مصنفه عن نصر بن عاصم ، قال : قال رجل : ليس على المجوس جزية . فأنكر ذلك المستورد بن عصمة ، فذهب إلى على بن أبى طالب ، فذكرا ذلك له . فقال : اجلسا والله ما على الأرض اليوم أحد أعلم منى ، إن المجوس كانوا أهل كتاب ، ثم ذكر الحديث بطوله .

ولنحتتم هذا الفصل بما أخرجه ابن دريد في كتاب ( المجتنى ) فقال : حدثنا المكلى عن ابن عائشة عن حماد عن حميد عن أنس بن مالك ، قال : أفبل يهودى بعد وفاة النبي صلى الله عليه سلم ، حتى دخل المسجد فقال : أين وصى رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فأشار القوم إلى أبى بكر ، فوقف عليه فقال : أريد أن أسألك عن أشياء لا يعلمها إلا نبي أو وصى نبي ، قال أبو بكر سل عما بدا لك ، قَالَ البِهُودَى : أُخْبَرُنَى عَمَا لَيْسَ للله ، وعَمَا لَيْسَ عَنْدَ الله ، وعَمَا لا يَعْلَمُهُ الله ، فقال أبو بكر : هذه مسائل الزنادقة يايهو دى ، وهمَّ أبو بكر والمسلمون باليهودى ، فقال ابن عباس ما أنصفتم الرجل ، فقال أبو بكر : أما سمعت ما يتكلم به ؟ فقال ابن عباس : إن كان عندكم جوابه ، و إلا فاذهبواً به إلى على بجيبه ، فإنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يَقُول لعلى « اللهم اهد قلبه وثبت لسانه » فقام أبو بكر ، ومن حضر ، حتى أتوا علياً فاستأذنوا عليه ، فقال أبو بكر : يا أبا الحسن إن هذا اليهودي سألني مسائل الزنادقة ، فقال على ماتقول يا يهودي؟ فقال : أسألك عن أشياء لا يعلمها إلا نبي أو وصى نبي ، فقال له : قل ، فرد اليهودي المسائل ، فقال على رضى الله عنه : أما ما لا يعلمه الله فذلك قولكم ، يا معشر اليهود: إن العزير ابن الله ، والله لا يعلم أن له ولداً ، وأما قولك أخبرنى عما ليس عند الله . فليس عنده ظلم العباد . وأما قولك أخبرنى بما ليس لله فليس لله شريك، فقال اليهودى: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله. فقال أ بو بكر والمسلمون لعلى يا مفرج الكروب .

#### فصل

ومن هذه الوجوء يعلم أيضاً بطلان قول ابن خلدون : إن علياً عليه السلام لم يختص من بين الصحابة بتخلية ولا طريقة في لباس ولا حال ، وكذلك قوله عن الصحابة رضى الله عنهم لم يختص أحد منهم في الدين بشيء يؤثر عنه بالخصوص فإنه كلام يدل على جهله التام بالسنة النبوية ، بل هو ضرب من الهذيان ، والكلام الفارغ ، الذي لاطائل تحته، لأنه إن أراد عدم اختصاص أحد من الصحابة بشيء من الدين يعمل به في نفسه دون غيره ، فهذا باطل من جهة أن التصوف المنقول من طريق على عليه السلام، ليس هو أمراً خاصاً به، ولا بمن أخذه عنه، ونقل من طريقه ، حتى يرد بمثل هذا . لأن التصوف ليس شيئًا زائداً على العمل بالعلم على وجه الإخلاص ، مع الأخذ بالعزائم ، وترك الرخص ، وهذا أمر يشترك فيه المسلمون كافة ، فمن سلك منهم في العمل هذا المنهاج سمى صوفيا ، ومن لا فلا. فأين الاختصاص الملصق بعليّ والصوفية رضى الله عنهم ، والمنفيّ عنهم باشتراك سأئر الصحابة وعدم اختصاص واحد منهم بشيء في الدين ، وإن أراد عدم اختصاص أحد من الصحابة بشيء يؤثر عنه ويروى من طريقه دون غيره كما هو ظاهر عبارته ، فهو أبطل وأبطل ، بل هو كلام يدل على جهل تام بالدين ، وعدم معرفة شيء من طرق روايته ، ووصوله إلى المسلمين . لأنه ليس أحد من الصحابة إلا وقد اختص بنقل ما لم ينقله غيره في الدين من أخبار التوحيد والإسلام والإيمان والإحسان وأحكام الحلال والحرام، والزهد والرقائق وغير ذلك، ولم يشترك الصحّابة كامم إلا في نقل ما هو معلوم من الدين بالضرورة ، كأصول. الإيمان والتوحيد وأركان الإسلام ، دون ما اشتملت عليه من الأحكام والنروع إذ لو اشتركوا في ذلك ولم يختص بعضهم بشيء دون بعض ، لـكانت الأمة متفقة غير مفترقة فرقا ومذاهب في الأصول والفروع ، ولما اختلف الصحابة ذلك

الاختلاف الشديد في الأحكام والفروع ، مع اشترا كهم في الأخذ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ورؤبته ومجالسته ، ثم مع ثبوت هذا الاختصاص اكمل فرد منهم نجد لآخرين منهم اختصاصا زائداً على هذا أيضا من جهة التفاوت في الحفظ والفهم والمعرفة وفقاهة النفس والعناية بنوع خاص من الدين . كاختصاص بعضهم بعلم التفسير كعلى وابن عباس وابن مسعود ، واختصاص بعضهم بالقراءات كأبيّ بن كعب وابن مسعود ، واختصاص بعضهم بالحديث كأبي هريرة وأنس وعائشة وأبى سعيد وجابر وابن عمر وابن عمرو ، واختصاص بعضهم بالفرائض كعلى وزيد بن ثابتوابن مسعود ، واختصاص بعضهم بالفقه كعلى وعمر وابن عمر وابن مسعود ، واختصاص بعضهم بأخبار الفتن والملاحم وأشراط الساعة كعلى" وحذيفة بن الميمان ، وقد اختص الثاني بمعرفة المنافقين دون غيره من الصحابة ، واختصاص على بنواح متعددة كمعرفة أحكام قتال البغاة التي قال الإمام الشافعي وغيره من الأئمة ، ما استفدنا أحكام قتال البغاة إلا من محاربة على لعاوية والخوارج، وكذلك علم الحقائق ومواجد القلوب المروية من طريقه بالتلقى والصحبة والاقتداء ، وقد قال أبو هريرة : حفظت عن رسول الله صلى الله عليه. وَسَلَّم وَعَانَينَ ، أَمَا أَحَدُهَا فَبَثْنَتُهُ وَأَمَا الْآخَرُ فَاوَ بَثْنَتُهُ قَطْعٌ هَذَا البلعوم . رواه البخاري، وقال ابن عباس : لوحد ثقه بكل ما أعلم لرجمتوني بالبعر ، ثم ١٠ ناظرتموني . وقال في قوله تعالى ( الله الذي خلق سبع سموات ومن الأرض مثابهن ) لو أخبر تــكم بتفسيرها لـكفرتم ، وقال : كـنا نتحدث أن النبي صلى الله عليه وسلم عهد إلى على سبعين عهداً لم يعهده إلى غيره . وقال على عليه السلام في سلمان الفارسي رضي الله عنه : أوتى العلم الأول والآخر لا يدرك ما عنده . فكل هذا إشارة إلى علوم الحقائق التي اختص بها بعض الصحابة دون بعض، وكانت اليد البسطى فيها لعلى عليه السلام . بل جل من نقل عنه شيء منها فهو من حزب على عليه السلام: واختصاص يعض الصحابة بأنواع من العلم ، دون بعض . أمر معلوم بالضرورة لمن عرف السنة ، وخالط علم الأخبار والآثار وسير الرجال .

قال الإمام العارف أبو نصر السراج الطوسي الزاهد شيخ الصوفية في عصره 4 المتوفى سنة ثمان وسبعين وثلاثمائة في كتاب ( اللمع ) ما نصه : باب ذكر جواز التخصيص في علوم الدبن ، وتخصيص كل علم بأهله ، والرد على من أنكر علما بُرأيه ، ولم يدفع ذلك إلى أهله ، وإلى من يكون ذلك من شأنه ، ثم قال : أنكرت جماعة من العلماء أن يكون في علم الشريعة تخصيص ، ولا خلاف بين. هذه الأمة أن الله تعالى أمر رسوله صلى الله عليه وسلم بإبلاغ ما أنزل عليه فقال (يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك) الآية وروى عن النبي صلى الله عليه وسَلَّم أَنَّهُ قَالَ ( لَو تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَصْحَكْتُمُ قَلَيْلًا وَلَمْكَيْتُمْ كَثَيْراً ) فَلُو كَانَ الذي علم تما لا يعلمون من العلوم التي أمره بالإبلاغ لأبلغ، ولو جاز لأصحابه أن يسألوه عن ذلك العلم لسألوه ، ولا خلاف بين أهل العلم أن من أصحاب رسول الله صلى. الله عليه وسلم من كان مخصوصا بنوع من العلم ، كما كان حذيفة مخصوصا بعلم أسماء المنافقين ، كان قد أسره إليه رسول الله صلى عليه وسلم ، حتى كان يسأله عمر رضى الله عنه . فيقول : هل أنا منهم ؟ وروى عن على ين أبى طالب أنه قال. علمني رسول الله صلى الله عليه وسلم سبعين بابا من العلم لم يعلم ذلك أحداً غيرى ، وقد ذكر هذا الباب بتمامه في آخر الـكتاب، والمراد من تـكرار هذا أن العلم المبثوث بين أصحاب الحديث والفقياء والصوفية هو علم الدين. ولكل صنف من أهل العلم في علمه دواوين ، ومصنفات ، وكتب وأقاويل ، ولكل صنف منهم أئمة مشهورٌون ، قد أجمع أهل عصرهم على إمامتهم ، لزيادة علمهم وفهمهم . ولا خلاف أن أصحاب الحديث إذا أشكل عليهم علم من علوم الحديث، وعلل الأخبار ، ومعرفة الرجال ، لا يرجعون في ذلك إلى الفقهاء ، كما أن الفقهاء لو أشكل عليهم مسألة في الخاية وألبرية والدور والوصايا لا يرجعون في ذلك

إلى أصحاب الحديث، وكذلك من أشكل عليه علم من علوم هؤلاء الذين تكلموا في مواجيد القلوب، ومواريث الأسرار، ومعاملات القلوب، ووصفوا الخواطر واستنبطوا في ذلك بإشارات لطيفة، ومعان جليلة، فليس له أن يرجع في ذلك إلا إلى عالم ممن يكون هذا شأنه، ويكون ممن قد مارس هذه الأحوال، ونازلها واستبحث عن علومها ودقائقها، فمن فعل غير ذلك فقد أخطأ وليس لأحد أن يبسط لسانه بالوقيعة في قوم لا يعرف حالهم، ولم يعلم علمهم، ولم يقف على مقاصدهم ومراتبهم، فيهلك ويظن أنه من الناصحين اه.

والباب الذي أشار إليه هو قوله باب (تفسير العلوم وبيان ما يشكل على فهم العلماء من علوم الخاصة وتصحيح ذلك بالحجة) اعلم أن العلم أكثر من أن يحيط به فهم الفهماء، أو يدركه عقول العقلاء، وكفاك بقصة موسى والخضر عليهما السلام ، ع جلالة موسى عليه السلام وما خصه الله به من المكلام والنبوة والوحى ولرسالة، وقد ذكر الله تعالى في الحركم الناطق على لسان نبيه الصادق عجز موسى عليه السلام عن إدراك علم عبد من عباده، إذ قال تعالى: (عبداً من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا علماً) حتى سأله فقال: (هل أتبعك على أن تعلمن ) الآية. مع تأييد موسى عليه السلام وشرفه وعصمته من الإنكار عليه على أن الخضر عليه السلام لم يلحق درجة موسى عليه السلام في النبوة والرسالة والتكليم أبدا.

وقال الذي صلى الله عليه وسلم: « لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلا وابكيتم كثيراً ، ولما تلذنتم بالنساء ، ولا تقاررتم على فرشكم ، ولحرجتم إلى الشعدات تجأرون إلى الله تعالى والله لوددت أنى كنت شجرة تعضد » . رواه إسرائيل عن إبراهيم بن مهاجر عن مجاهد عن مورق عن أبى ذر عن النبى صلى الله عليه وسلم . وفي هذا الخبر دليل على أن قوله : ( يا أيها الرسول بلغ

ما أنزل إليك من ربك ) ولم يقل : ما تعرفنا به إليك . وقوله صلى الله عليه وسلم : « لو تعلمون ما أعلم » ، لو كان من العلوم التي أمر فيها بالبلاغ لبلغهم ، ولو صح لهم أن يعلموه لعلمهم ، لأن الله تعالى خص المنبي صلى الله عليه وسلم بعلو م ثلاث : علم بين للخاصة والعامة ، وهو علم الحدود والأمر والنهى ، وعلم خص به قوم من الصحابة دون غيرهم ، وهو العلم الذي كان يعلمه حذيفة بن الميان رضى الله عنه ، حتى كان يسأله عر بن الخطاب رضى الله عنه مع جلالته وفضله ، ويقول يا حذيفة هل أنا من المنافقين ؟ وكذلك روى عن على بن أبي طااب رضى الله عنه أنه قال : علمنى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم سبعين بابا من العلم لم يعلم ذلك أحدا غيرى . قال : وكان أسحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم إذا أشكل عليهم شيء يلتجئون في ذلك إلى على بن أبي طالب رضى الله عنه .

وعِلم حص به رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لم يشاركه فيه أحدمن أصابه، وهو العلم الذي قال: « لو تعلمون ما أعلم » فمن أجل ذلك قلمنا لا ينبغى لأحد أن يظن أنه يحوى جميع العلوم حتى يخطىء برأيه كلام المخصوصين ويكفرهم ويزندقهم وهو متعر من ممارسة أحوالهم ، ومنازلة حقائقهم وأعمالهم ، وعلوم الشريعة على أربعة أقسام : فالقسم الأول منها علم الرواية ، والآثار ، والأخبار ، وهو العلم الذي ينقله الثقات عن الثقات والقسم الثاني علم الدراية ، وهو علم الفقه والأحكام ، وهو العلم المتداول بين العلماء والفقهاء . والقسم الثالث علم القياس والنظر والاحتجاج على المخالفين ، وهو علم الجدل وإثبات الحجة على أهل البدع والضلالة والاحتجاج على المخالفين ، وهو أعلاها وأشرفها ، وهو علم الحقائق والمنازلات ، والقسم الرابع هو أعلاها وأشرفها ، وهو علم الحقائق والمنازلات ، وعلم المعاملات ، والتوجه إلى الله عز وجل وعلم المعاملات ، والتوجه إلى الله عز وجل من جميع الجهات ، والانقطاع إليه في جميع الأوقات ، وصحة المقصود (١٥ والإرادات ،

<sup>(</sup>١) حجمع قصد ، وهو من الجموع القليلة الاستعمال ، خيور حجمع خير .

وتصفية السرائر من الآفات ، والاكتفاء بخالق السموات ، وإمانة النفوس والمخالفات، والصدق في منازلة الأحوال والمقامات، وحسن الآداب بين يدى الله في السر والعلانية في الخلوات ، والا كتفاء بأخذ البلغة عند غلبة الفاقات ، والإعراض عن الدنيا وترك ما فيها طلباً للرفعة في الدرجات ، والوصول إلى الكرامات، فمن غلط في علم الرواية غلطاً ، لم يسأل عن غلطه أحداً من أهل الدراية . ومن غلط في علم الدراية شيئاً لا يسأل عن غلطه أحدا من أهل الرواية ، ومن غلط في شيء من علم القياس والنظر ، فلا يسأل عن غلطه أحدا من أهل علم الدراية والرواية ، وكذلك من غلط في شيء من علم الحقائق والأحوال فلا يسأل عن غلطه إلا عالما منهم ، كاملا في معناه ، ويمكن أن توجد هذه العلوم كلما في أهل الحقائق، ولا يمكن أن يوجد علم الحقائق في هؤلاء إلا ما شاء الله . لأن علم الحقائق ثمرة العلوم كلمها ، ونهاية جميع العلوم وغايتها ، إلى علم الحقائق ، فإذا انتهى إليها وقع في بحر لا غاية له ، وهو عـلم القلوب ، وعلم المعارف ، وعلم الأسرار، وعلم الباطن، وعلم التصوف، وعلم الأحوال، وعلم المعاملات، أي ذلك شئت معناه واحد . قال الله تعالى : (قل لو كان البحر مدادا لـكلات ربى - لنفد البحر قبل أن تنفد كلات ربى ولو جئنا بمثله مددا ) ألا ترى أن هؤلاء لا ينكرون شِيئًا من عِلومهم ، وهم ينكرون علوم هؤلاء ، إلا ما شاء الله ، وكل صنف من هؤلاء إذا تبحر في علمه فصار متقنا في فهمه، فهو السيد لأصحابه، لابد لهم من الرجوع إليه فيما يشكل عليهم ، فإذا اجتمعت هذه الأقسام الأربعة في واحد، فهو الإمام الـكامل، وهو القطب والحجة، والداعي إلى المنهج والمحجة ، كما روى عن على بن أبى طالب رضى الله عنه أنه قال في كلام له : الَـكميل بن زياد : اللهم بلي لا تخلو الأرض من قائم لله ، بحجة ، لئلا تبطل آياته ، وتدحض حجته ، أولئك الأقلون عددا ، الأعظمون عند الله تعالى قدرا اه .

وقال الحافظ محمد بن قاسم التركاني في ( القول المستحسن ) في الحكلام على

حديث التلقين ما نصه: وقد نص القشاشي والكردي على أن السبب في عدم اشتهار التلقين عند أوائل أهل الحديث ، أن هذا أمر خاص بخواص من أهل سلوك طريق العزيمة وليس كرواية الأحاديث ، ونقل الأحكام الشرعية العامة حتى يقع لها الشهرة قلت: ومما يدل على أن الأسرار خاصة ببعض دون بعض ، حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال : دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم عليًا يوم الطائف فانتجاه ، فقال الناس : لقد طالت نجواه مع ابن عمه ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ما أنا أنتجيته ولكن الله انتجاه » . رواه الترمذي ، وقال كما في الرياض النضرة . حسن صحيح غريب ، وأبو يعلى والطبراني في الكبير وأبو نعيم .

وروى الطبرانى من حديث ناجية بن جندب قال : لما كان يوم غزوة الطائف ، قام النبى صلى الله عليه وسلم مع على مايا من النهار ، فقال أبو بكر يا رسول الله لقد طالت مناجاتك عليًا منذ اليوم ، فقال له : «ما أنا انتجيته ولكن الله انتجاه » . وقال الترمذي عقب حديث جابر يقول : إن الله أمرني أن انتجى معه .

قال المظهر فى شرح المصابيح يعنى بلغته عن الله تعالى ما أمرنى أن أبلغه على سبيل النجوى ، فحينئذ انتجاه الله تعالى ، لا أنا انتجيته . وقال الطيبي ووافقه عبد الحق الدهلوى ، كان ذلك أسرارا إلهية وأموراً غبية جعله من خزانها اه . أما قول القارى فيه : أن الظاهر أن الأمر المتناجى به من الأسرار الدينوية للتعلقة بالأخبار الدينية من أمر الغزو ونحوه ، إذ ثبت في صحيح البخارى أنه سئل كرم الله وجه هل عندكم شي ليس في القرآن ؟ فقال : والذي خلق الحبة وبرأ النسمة ما عندنا إلا ما في القرآن . إلا فهما يعطى رجل في كتاب الله ، وما في المسير الصحيفة قال : العقل (١) . وفكك الأسير هذه الصحيفة . قيل : وما في الصحيفة قال : العقل (١) . وفكك الأسير

<sup>(</sup>١) أي الدية .

وألاّ يقتل مسلم بكافر اه . فمعلول بأن الظاهر ، بل الحق الصريح كما يعلم من. رواية البخاري عن يزيد التيمي ، قال على ما عندنا كتاب نقرؤه إلاّ كتاب الله غير هذه الصحيفة . وفي لفظ : والله ما عندنا من كتاب يقرأ إلا كتاب الله وما في هذه الصحيفة ، الحديث ، ومن رواية ابن منيع والترمذي وصححه عن. أبي جميفة ، قلت لعلى : يا أمير المؤمنين هل عندكم سوداء في بيضاء ليس في كتاب الله ، قال : والذي فلق الحبة وبرأ النسمة ما علمته إلا فهماً يعطيه الله رجلا في القرآن، وما في الصحيفة، الحديث. فهذا يدل أن محل السؤال والجواب شيء مكتوب يقرأ سوى ما في القرآن كما تزعمه الشيعة ، لا بما ليس بمكتوب من الأحكام الظاهرة ، والأسرار الباطنة ، والعلوم اللدنية ، وقد صرح بهذا القارى نفسه. فقال في شرح البردة ، بعد أن ذكر خبر علمني ربي ايلة الإسراء علموماً شتى ، فعلم أخذ على كـتمانه ، وعلم خيرنى فيه ، وعلم أمرنى أن أبلغه ، قال. فكان يسر إلى أبي بكر وعمر وعثمان وعلى ما خير فيه . ذكره جمع من الشراح ولم أقف له على أصل في كتب الحديث ، ما نصه : ولا ينافي ما رواه البخاري فَذَكُرُ هَذَا الْخَبَرُ ، ثَمَ قَالَ : لأَنْ هَذَا فَيَا يَتَمَلَّقَ بَتَّبَلِيغُ النَّاسُ ، وذَاك في غيره ، كما هو ظاهر اه مع أن قول على عليه السلام إلا فهماً يعطى رجل في كتاب الله ، يتضمن جميع علوم الأسرار ، وفهوم الأخبار ، لقوله تعالى : ( ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين) وقوله تعالى : ( نزلنا عليك الـكمتاب تبياناً لكل شيء).

قال ابن عباس: جميع العلوم فى القرآن لحكن تقاصر عنه أفهام الرجال. وروى سعيد بن منصور عن ابن مسمود قال: من أراد العلم فعليه بالقرآن فإن فيه خبر الأولين والآخرين، قال البيهق: يعنى أصول العلم.

وروى ابن جرير وابن أبى حاتم عنه قال : أنزل فى هذا القرآن كل علم ، وبين لنا فيه كل شيء ، ولكن علمنا يقصر عما بين لنا فى القرآن . وروى سعيد بن منصور عن الحسن ، قال : أنزل الله مائة وأربعة كتب أودع علومها في أربعة منها : التوراة والإنجيل والزبور والفرقان ، ثم أودع علوم الثلاثة في القرآن ، أي مع زيادات لا تنحصر .

وروى عبد الله بن أحمد فى زوائد المسند بسند صحيح عن ابن مسعود قال: تمارينا فى سورة من القرآن: فقلنا خمس وثلاثون آية ، ست وثلاثون آية ، فانطلقنا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فوجدنا علياً يناجيه ، فقانا له: إنا اختلفنا فى القرآن ، فاحمر وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال على ": إن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال على ": إن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال على ".

وقد مضى حديث أبى نعيم عن ابن مسعود: إن القرآن أنزل على سبعة أحرف ما منها حرف إلا وله ظهر و بطن ، وأن على بن أبى طالب عنده منه علم الظاهر والباطن .

وقال الطبراني في الصغير: حدثنا محمد بن سهل بن الصباح الصفار الأصبهاني ، حدثنا أحمد بن الفرات الرازى ، حدثنا سهل بن عبدو به السندى الرازى ، ثنا عمرو بن أبي قيس عن مطرق بن طريف عن المنهال بن عمرو ، عن التميمى ، عن ابن عباس ، قال : كنا نتحدث أن النبي صلى الله عليه وسلم عهد إلى على رضى الله عنه سبعين عهداً لم يعهدها إلى غيره . قال الطبراني لم يروه عن مطرق إلا عمرو بن قيس ، ولا عن عمرو إلا سهل بن عبدويه ، تفرد به أحمد بن الفرات ، واسم التميمي إربده اه .

قلت وبالغظر في رجاله يعلم أنه حسن إن لم يكن صحيحًا .

وقد أخرجه أبو نعيم ، قال حدثنا عبد الله بن محمد بن جعفر ، حدثنا أحمد بن محمد الحمال ، ثنا أبو مسعود أحمد بن الفرات به .

وقال ابن عقدة : حدثنا أبو عوالة موسى بن يوسف بن راشد ، حدثنا عبد السلام بن عاصم ، ثمنا إسحاق بن إسماعيل بن لاهوية ثنا عمرو بن قيس ، عن ميسرة بن حبيب ، عن المنهال بن عمرو ، قال : أخيرني رجل من بني تميم عن ابن عباس قال : كنا نتحدث أصحاب محمد أن النبي صلى الله عليه وسلم عهد إليه ثمانين عهداً لم يعهد شيئاًمنها إلىأحد غيره ، وعن ابن عقدة رواه الجعابي والمفيد والطوسي فى مشيخته ، ومما يشهد للعهد أخباره بما يقع له ولأهل بيتهمن الفتن والححن لاتغادر صغيرة منها ولا كبيرة ، وما رواه أحمد وابنه عبد الله وأبو يعلى كلهم قالوا : حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة ، ثنا جرير بن عبد الحميد ، عن مغيرة ، عن أم موسى، عن أم سلمة قالت : والذي أحلف به إن كان على لأقرب الناس عهدا برسول الله صلى الله عليه وسلم ، قالت : كان عندنا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، غداة بعد غداة ، وهو يقول : جاء على مرارا ؟ ؟ ولفظ أبى يعلى : كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يوم قبض في بيت عائشة فجعل رسول صلى الله عليه وسلم غداة بعد غداة يقول: ( جاء على ) مراراً ، قالت : وأظنه كان بعثه في حاجة ، قالت : فجاء بعد فظننا : أن له إليه حاجة ، فخرجنا من البيت فقعدنا عند الباب ، فكنت من أدناهم من الباب، فأكب عليه على فجعل يساره ويناجيه، ثم قبض رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم من يومه ذلك ، زاد أحمد وابنه ، فكان أقرب الناس به عهداً .

وقال أبو يعلى : ثنا أبو خيثمة، ثنا جرير بن عبدالحميد ، عن مغيرة ، فذكره، وفيه ثلاث مرات فجاء قبل طلوع الشمس.

وأخرجه النسائى فى خصائصه، قال: أخبرنى محمد بن قدامة ، ثنا جرير ، فذكره ، ومن جمة أحمد ، رواه الحاكم ، وقال صحيح الإسناد ، ولم يخرجاه ، وكأنه لذلك دعا النبى صلى الله علمه وآله وسلم رافعاً يديه ، وكان بعث جيشاً فيهم على

« اللهم لا تمتنى حتى ترينى علياً » رواه أحمد والترمذى وحسنه من حديث أم عطية .

وقال عبد الحق الدهلوى: ليس كل العلوم والأسرار والمعارف مشتركة فيما بين الصحابة بأجمعهم، ولا بدكان بعضهم مخصوصاً بما لم يكن عند غيره، كذيفة المشهور بصاحب السر إلا الأحكام الشرعية من الأوامر والنواهى فإنه لم يكتمها عن واحد، ولم يخص بها بعضاً دون بعض.

فنى صحيح مسلم عن حذيفة أنه قال: والله إنى لأعلم الناس بكل فتنة هى كائنة في الناس بكل فتنة هى كائنة فيا بينى وبين الساعة ، وفى الصحيحين: أن أبا الدرداء ، قال لعلقمة : أليس فيكم صاحب السر الذى لا يعلمه غيره ؟ وعند الترمذى ، وقال حسن صحيح : من قول أبى هريرة لخيثمة بن أبى سبرة أليس فيكم حذيفة صاحب سر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ؟ اه .

قلت: وهذا السر الذي خص به رسولُ الله صلى الله عليه وآله وسلم حذيفة في معرفة المنافقين، وتفاصيل إخبار الفتن والملاحم الآتية إلى قيام الساعة ، لم يكن تعليمه إياها من طريق الظاهر ، والتحديث باللسان ، فإن حذيفة رضى الله عنه لم يكن يختلى برسول الله صلى الله عليه وسلم وقتاً طويلا دون الصحابة ، لأن ما كان يعلمه حذيفة من ذلك يستدعى أخذه وقتاً طويلا. مع حفظ واسع ، أو كتابة كتاب، ولم ينقل في خبر أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كان يختلى به وحده ، ويعقد له مجالس خاصة به للتحدث والمذاكرة ، في هذا السر ، وإنما حصلت تلك الخصوصية من طريق السر الإلمى والمدد الباطني الذي ينفتح به مقفل خزائن العلوم، الحكامنة في سر العبد وتتفجر معه ينابيع المعارف من عيون قلبه ، فينظر بنور الله ، وينطق بأسرار توفيقه ، لأنه نمن أحبه الله ، فكان سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ومتي صار النبد يسمع بالله وببصر به صار الغيب له شهادة ،

والمستقبل له حاضراً. فينطق بالمغيبات، ويخبر عنها خبر من عاينها، لا فرق بين الماضى والمستقبل، ولا بين القريب والبعيد، وإذا ثبت هذا في حق حذيفة رضى الله عنه الذى خصه النبى صلى الله عليه وسلم بسر واحد فما بالك بعلى وارث علمه صلى الله عليه وآله وسلم، ووصيه وخليفته الباطنى الذى أخبر عنه أنه: باب (مدينة علمه) وأنه أعلم أمته، وبما سبق من الأحاديث والنصوص تعلم انطاس بصيرة ابن تيمية وابن خلدون. وعمى قلبهما وبصرها عن رؤية خصوصية هذا الإمام الجليل رضى الله عنه وعنا به ونفعنا بعلومه وأسراره آمين.

# فصل

وقول ابن تيمية: فأين الحقائق القلوبية من لباس الأبدان ؟ هو مغالطة منه وتجاهل، وتعام عن الحق وتغافل، بل جعود وكتمان، وقلب للحقائق والأعيان، وبيان ذلك من وجوه:

(الوجه الأول): أن المنقول عن على عليه السلام هو لب الحقائق القلوبية وسر المعارف الإلهية التي هي نتيجة العمل بالشريعة المحمدية ، وهي القطبية العظمى، والفردية الكبرى ، وما يندرج تحتها من مقامات المعرفة ، ومنازل الولاية ، في القرب والوصول إلى الحضرة العلية ، والخرقة إنما هي اصطلاح وعلامة على الدخول في الطريق ، وذلك عند بعض الصوفية . لا عند جميعهم ، فالشاذلية ليس لهم خرقة ، ولا هي عتبة للدخول في طريقهم ، كما عند غيرهم ، بل أكثرهم لا سيا شيوخ المغرب منهم . من لا يعرفها ، بل ولا يسمع بها ، لعدم ذكرها في كتب تربيتهم وسلوكهم ، بل وكذلك التلقين والأوراد والأذ كار فإنه شيء أحدثه متأخروهم ، قال : ابن عطاء الله في لطائف المنن : سمعت شيخنا أبا العباس يعني المرسي رضي الله عنه يقول : طريقنه هذه لا تنسب المشارقة ولا لمغاربة ، بل واحد عن واحد إلى

الحسن بن على بن أبى طالب رضى الله عنهما ، وهو أول الأقطاب ، و إنما يلزم تعيين المشايخ الذين يستند إلهم طريق الأنساب، من كانت طريقه بلبس الخرقة، فإنها رواية ، والرواية تتعين بتعين سندها . وهذه هداية ، وقد مجذب الله العبد إليه فلا يجعل عليه منة لأستاذ ، وقد يجمع شمله برسول الله صلى الله عليه وسلم فيكون آخذاً عنه . وكنى بهذا منة اه، ولما تكلم القسطلاني في المواهب اللَّدنية على الخرقة . قال : وكثير من السادات يكتفي بمجرد الصحبة . كالشاذلي. وشيخنا أبي إسمحاق المتبولي ، وقال الغارف الكبير أبو عبد الله محمد بن عراق. فى كتاب له فى الخرقة ما نصه : والسارات الشاذلية لم يعتبروا فى طريقهم لبس الخرقة وإنما المعول عليه عندهم الصحبة الصادقة مع الاقتداء، وأما تلقين الذكر و إرخاء العذبة ، فلهما عندهم أصل صحيح ، وكذا عند أستاذي ابن ميمون (١) . ا هـ ولمــا سأل الشيخ زروق شيخه أبا العباس أحمد بن عقبة الحضرمي عن خرقته ، قال له: نحن لا نعرف شيئاً من هذا ولكن طريق أمى وسلفها تنتهى إلى الشيخ أبى مدين المغربي كما تقدم نقله عن الشيخ زروق ، وقال إمام الطربقة القطب الأشهر أبو الحسن الشاذلي رضي الله عنه في كــتابه ( المجموع في المعرفة ، على مراد الربوبية ) في باب الأوراد منه ما نصه : وسأل رجل أستاذي فقال : يا سيدي وظف عليَّ وظائف وأوراداً فغضب منه الأستاذ ، وقال : أرسول أنا ؛ فأوجب الواجبات، النرائض معلومة ، والمعاصي مشهورة ، فكن للفرائض حافظاً ، وللمعاصى رافضاً ، واحفظ فلمبك من إرادة الدنيا ، وحب النساء ، وحب الجاه ؟ و إيثار الشهوات ؛ وامتنع عن ذلك كله بما قسم الله لك ؛ إذا خرج لك مخرج

<sup>(</sup>١) هو الشيخ على بن ميمون الغارى ، صاحب رسالة « غربة الإسلام بين صنفى المتفقهة والمتفقرة فى مصر والشام وما والاها من بلاد الاعجام » وهى مطبوعة بالمغرب وفها تشديد ه .

الرضى فكن شاكراً وإذا خرج لك محرج السخط فكن عنه صابراً ؛ وحبالله قطب تدور عليه الخيرات؛ وأصل حامع لأنواع المسرات؛ وحصون ذلك كله أربعة: صدق الورع، وحسن النية، وإخلاص العمل، وصحبة العلم، ولانتملك هذه الجملة إلا بصحبة أخ صالح، أو شيخ ناصح اه فهذا قطب الطريقة، وشيخ إمامها يصرح بأن الأصل في الطريق هو صحبة الشيخ الناصح المرشد إلى العمل بالشريعة على وجه الإخلاص وحسن النية، وأنه ليس فيها أوراد ولا وظائف فضلا عن لبس الحرقة.

وقال العلامة الأديب الصوفى أبو الربيع سلمان بن محمد الحوات فى (البدور الصاوية فى أخبار أهل الزاوية الدلائية ) لما ترجم لأبى بكر الدلائى ما نصه : وطريقته رضى الله عنه إنما هى شاذلية ، ولا تلقين فى الطريقة الشاذلية كما قال القسطلانى وقال والدنا الإمام العلامة سيدى محمد بن عبد الله الحوات الحسن العلمى الموسوى فى كتابه (تحفة المعاصر فى بعض صالحى تلامذة أبى عبد الله ابن ناصر ) ما نصه : وسألت شيخنا الإمام العلامة أبا عبد الله من أحمد المشناوى عن هذا التلقين والورد المعطى للفقراء على الكيفية المروفة ، فأجابنى بأنه لم يكن فى الصدر الأول ، وإنما أحدثه الشيخ أحمد بن يوسف المليانى فقيل له فى ذلك ، فقال : الأول ، وإنما أحدثه الشيخ أبا العباس أحمد بن عبد الله صاحب المخفية سأل الشيخ ويحكى أن الشيخ أبا العباس أحمد بن عبد الله صاحب المخفية سأل الشيخ سيدى أحمد بن ناصر بقوله:ما هذا الذكر الذى تعطيه للناس وتضربهم بعصا واحدة أو ما هذا معناه ها ما هذا معناه فاجابه بأنه لينبه الناس إلى ذكر الله ه .

قلت: وفى المقصد الأحمد فى مناقب سيدى أحمد بن عبد الله الذكور لأبى محمد عبد السلام بن الطيب القادرى ما نصه: وليس من شأنه إعطاء الأوراد ولاتوظيف الوظائف بل إذا خالطه أحد تركه حتى يشرق بباطنه التوحيد ، وتترشح فيه الأنوار ، فيهتدى إذ ذك للاتباع والعمل ، وذكر الله عز وجل من غير كلفة ولا تعمل اه .

وقال القادرى فى الكتاب المذكور لما تكلم على الخرفة ما نصه: وقدتداول هذه الخرقة الأقدمون من الأكابر كلهم أو جلهم ، وليست عندهم للتبرك ، إذ لبسوا متشبهين ، وتعاطوها كثيرا فيا بينهم ، إلى أن ظهرت الشاذلية فانقطع ذلك، فلا تجد فى أسانيدهم شيئا منها ، وكذلك التلقين ؛ وصفته : أن يقول الشيخ للمريد وهو يسمع : لا إله إلا الله ، ثلاث مرات رافعا بها صوته مغمضا عينيه بثم يقولها المريد كذلك اه .

وقال الصومعى فى ( المعزى فى أخبار الشيخ أبى يعزى ) وقد قدمنا أن هذا شأن الفقراء والشيوخ بالبلاد المشرقية ، وأهل المغرب إنما غالب أمرهم الصحبة والاقتداء اه.

قلت: وهو قد أدرك أصحاب الشيخ زروق رضى الله عنه. ولا يزال الأمر على ذلك بالمغرب إلى الآن لأن أكثر الطرق به شاذلية زروقية أو جزولية.

## فصل

وكذلك نص النقشبندية فى كتبهم على أن العمدة فى طريقهم على الصحبة والاقتداء، لاعلى لبس الخرقة. قال الإمام الربانى أحمد بن عبد الأحد السهر ندى: وفى هذه الطريقة معنى النقشبندية الصوفية، المشيخة والإرادة، بتعليم الطريق وتعلمها لا بالقلنسوة والشجرة نقله عنه الحافى فى (البهجة السنية فى آداب الطريقة النقشبندية)

#### فصل

بل الأقدمون من الصوفية كلهم لا يعرفون الخرقة ، وإنما يعرفون الصحبة والاقتداء ، ومن قرأ كـتبهم وكـتب تراجمهم (كالرعاية) للحارث المحاسبي ، (والقوت) لأبي طالب المـكي ، (والتعرف) للـكلاباذي ، و(اللمع) لأبي نصر السراج الطوسي ، (والرسالة) للقشيري ، (والحلية) لأبي نعيم ، و (سنن

الصوفية وطبقاتهم) لأبي عبد الرحمن السلمي ، و نحوها لا بجد فيها للخرفة ذكرا ، ولا لروايتها أثراً ، لأنها لم تكن مشهورة عندهم ، ولا متداولة فيما بينهم ، كاشتهارها وتداولها بين المتأخرين أهل القرن الخامس ، فمن بعدهم وأول ظهورها في القرن الرابع ، في زمن أصحاب الجنيد كالشبلي المتوفى سنة أربعو ثلاثين و الأنمائة ، وابن خفيف المتوفى سنة أحدى وتسعين واللائمائة ، كما سيأتى عن الشيخ الأكبر محيى الدين بن العربى رضى الله عنه ، ولذلك لم يروها الحفاظ المخرجون للسنن والآثار ، مع شدة اعتنائهم بالرواية وسعة حفظهم ، وكمثرة بحثهم عن كل ما يتصل بالنبي صلى الله عليه وآله وسلم ظاهرا من سنن وأحكام وأخلاق وآداب، بل لما اشتهرت بين المتأخرين من الصوفية أنكرها عليهم أهل الحديث ، لعدم ثبوتها مروية فى كتب المتقدمين منهم ، وأول من علمته ذكرها واستدل لها الحافظ أبو الفضل محمد بن طاهر المقدسي التوفي سنة سبع أو ثمان وخمس مائة في كمتابه ( سنن الصوفية ) المعروف بكتاب ( الصفوة ) فقال في كتاب اللباس منه: باب السنة في ابسهم الخرقة من يد الشيخ ، ثم أُخْرَجَ من طريق الحاكم ، ثم من جديث أم خالد بنت خالد قالت : أتى النبي صلى الله عليه وسلم بثياب فيها خميصة سوداء صغيرة ، فقال ( من ترون أكسو هذه ) فسكت القوم ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( أثتونى بأم خالد ) فأتى بى فألبسنيها بيده ، وقال ( أبلى وأخلقي ) يقولها مرتين ، وجعل بنظر إلى علم فى الخميصة أصفر وأحمر ، ويقول ( يا أم خالد هذا سناه) والسناه بلغة الحبشة : الحسن ا ه فاستدل لها بهذا الحديث ، ولم يرو لبسها مسلسلا من طريق الشيوخ، لعدم اشتهار سندها. في عصره بسند الخرفة ، وإنما كان معروفا بسند الصحبة والاقتــــداء ، نعم أفردها بالتأليف الحافظ أبو موسى المديني المتوفى سنة إحدى وثمانين وخسمائة في جزء سماه ( استدعاء اللباس عن كبار الناس ) ولعله ذكر سندها المعروف فيه ، فإنا لم تقف عليه ، وقد أنكرها عصرية الحافظ

أبو الفرج بن الجوزى فى ( تلبيس إيلبس ) وقال : إن سندها كذب ومحال 🎖 وما كان من عادة رسول الله صلى الله على وآله وسلم الإلباس ، ولا فعل هذا أحد من أصحابه وتابعيهم الخ ما قال ، وهو جهل منه بالأصول التي تشهد لإلباس الخرقة من السنة الصحيحة دون حديث أم خالد الذى ذكره الحافظ أبو الفضل ا بن طاهر المقدسي : واعترض عليه ابن الجوزي فيه ، و إنما الغرض الاستشهاد من كلامه بأنها لم تكن معروفة بين المتقدمين ، لا من الصوفية ولا من المحدثين وقال الحافظ السخاوي : في ( المقاصد الحسنة ) حديث لبس الخرقة الصوفية ، وكون الحسن البصرى ليسما من على ، قال ابن دحية وابن السلاح : أنه باطل ، وكذا قال شيخنا يعنى الحافظ أنه ليس فى شيء من طرقها ما بثبت ، ولم يرد فى خبر صحيح ولا حسن ولا ضعيف أن النبي صلى الله عليه وسلم ألبس الخرقة على الصورة المتعارفة بين الصوفية لأحد من أصحابه ، ولا أمر أحدا من أصحابه بفعل ذلك وكلما يروى في ذلك صريحًا فباطل اه المراد منه ، ونقل الحافظ السيوطي في ( زاد المسير عن الحافظ أبن الصلاح أنه قال: بعد ذكر سنده في الخرقة وليس بقادح فما أوردناه كون لبس الخرقة ليس متصلا إلى منتهاه على شرط أصحاب الحديث في الأسانيد، فإن المراد ما يحصل به البركة والفائدة باتصالها بجماعة من السادات الصالحين ه. وهو عكس ما نقله عنه السخاوى من الحكم ببطلانها ، وكأن ابن الصلاح يقصد فيما نقله عنه السخاوى ، وكذا عن الحافظ حديث الخرقة الباطل الوضوع الذي فيه إخراجها من الجنة من صندوق من النور ، كما هو مذكور في الموضوعات ، وقال بعض من اختصر كتاب ( بهجة الأسرار ) في مناقب مولانا عبد القادر الجيلاني رضي الله عنه ، ما نصه : أعلم أن لفظ الصحبة في هذه الطائنة كان من وقت النبي صلى الله عليه وآله وسلم إلى وقت شيخ الطائنة وأمام الأمة أبي القاسم الجنيد البغدادي رضي الله عنه ، ثم منه بإلى الآن يستعمل مكانه لفظ الخرقة ه .

وقال الشيخ الأكبر رضى الله عنه في « النتوحات المـكية » في البباب الخامس والعشرين، بعد حكاية ما جرى له مع الخضر عليه السلام ، وكونه لبس منه الخرقة ، ما نصه : ومن ذلك الوقت قلت بلباس الخرقة وألبستها الناس ، لما رأيت الخضر قد اعتبرها ، وكنت قبل ذلك لا أقول بالحرقة المعروفة الآن ، فإن الخرقة عندنا إنما هي عبارة عن الصحبة والأدب والتخلق ، ولهذا لا يوجد لباسها متصلا برسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكن يوجد صحبة وأدب وهو المعبر عنه بلباس التقوى انتهى المراد منه . وقال في رسالة « نسب الخرقة » بعد تمهيد سيأتي ما نصه : ولما تقرر هذا في نفوس أهل الله أرادوا أن يجمعوا بين اللبستين ويتزينوا بالزينتين ، ليجمعوا بين الحسنين ، فيثابوا من الطرفين ، إلى أن قال: فظهر الجمع بين اللبستين من زمن الشبلي وابن خفيف ، إلى هلم جرا ، فجرينا على مذهبهم في ذلك فلبسناها من أيدى مشايخ جمة سادات ، بعد أن صحبناهم وتآدبنا بآدابهم ، ليصح اللباس ظاهرا وباطنا ا ه فصرح بأن أول ظهور لبس الخرقة كان في زمن الشيلي وابن خفيف ، وهو القرن الرابع وأنه قبل ذلك لم يكن إلا الصحبة والافتداء ، ولم يكن لباس الإبدان معروفا بينهم ، وهو الحق الذى - لاشك فيه ، و إن تعقبه عليه الصفي القشاشي وتبعه بعض المغرمين بلباس الخرقة ، من الهنود المتأخرين بما لا طائل تحته ، وقال السهروردى فى ( عوارف المعارف ) ولا خفاء أن لبس الخرقة على الهيئة التي يعتمدها الشيوخ في هذا الزمان لم يكن فى زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهذه الهيئة والاجتماع لها والاعتداد بها من استحسان الشيوخ ، وأصله من الحديث ما رويناه يعنى حديث أم خالد السابق انتهى المراد منه ، ولما ننله العلامة المقرى صاحب ( نفح الطيب ) في كـتابه ﴿ زَهُرُ الْـُكَامَةُ فَي أَخْبَارُ الْعَامَةُ ﴾ قال ما نصه : وكان طائفة من السلف الصالحين لا يعرفون الخرقة ولا يلبسونها المريدين اه . وقال الشيخ زروق في ( عدة اللريد الصادق).

### فصل

فى ذكر ظهور المشايخ والمشيخة وما يتبع ذلك من طريق الاقتداء ونحوها

اعلم: أن الأوائل من القوم لم يكن لهم ترتيب في المشيخة معروف ولااصطلاح مألوْف ، وإنما كانت الحبة واللقاء ، فكان الأدنى منهم إذا لقي الأعلى ، استفاد برؤيته أحوالًا لأن من تحقق محالة لم يخل حاضروه منها ، والأحوال موروثة فلذلك قال ابن العريف كيف يفلح من لم يخالط مفلحا وكان الصحابة رضي الله عُنهِم ينتفهون برؤيته عليه الصلاة والسلام حتى قال أنس رضى الله عنه : ما نفضنا التراب عن أيدينا من دفنه صلى الله عليه و سلم حتى وجدنا النقص في قلو بنا ، كانت الصحبة عندهم بتعلم الأدب، وأخذ العلم، بوجه يعرف أحدهم بإلتزام الوجه الذي يأخذ منه ، ويواليه موالاة من يرى فضله عليه ، ويشكر إحسانه إليه من غير زائد على ذلك ، وأصلهم في ذلك قوله تمالى : ( واتبع سبيل من أناب إلى ) الأية ، فلماغلب الخُبْطُ على النفوس والتخليط على القلوب ، ظهر متأخرو الصوفية بالاصطلاح في التربية ، وترتيب الشيخة على ما هو معلوم من شأنهم ، مستندين لما ذكرنا من قوله تعالى : ( واتبع سبيل من أناب إلى ) اه المراد منه . وهو غاية في التحقيق ، فصرح بأن المشيخة على الهيئة المتعارفة اليوم ، لم تكن في زمن الأقدمين من القوم ، فضلا عن الباس الخرقة الحادث عند بعضهم في القرن الرابع .

### فصل

فبان من هذا بطلان قول ابن تيمية : فأين الحقائق القلوبية من ابراس الأبدان ؟ وأن المروى عن على عليه السلام ليس هو الخرقة ولباس الأبدان ، بل المروى عنه هو المعرفة بالله تعالى ، وعلم الباطن الذى هو سر الاقتداء الذى هو نتيجة العمل على الإخلاص ، وأن إلباس الخرقة أمر حادث ، وشيء اصطلح عليه شيوخ الصوفية بعد وفاة على عليه السلام بثلاثة قرون ، كما اصطلح الفقهاء وأهل الأصول على قواعد وضوابط ، واستنبطوا من النصوص أحكاماً وفروعاً ، وتوسعوا في ذلك حتى ذكروا حكم المستحيل ، وما لا يتصور في العادة وجوده ، وذلك بعد النبي صلى الله عليه وسلم بقرون وأزمان ، ثم نسبوا جميع ما استنبطوه إلى الشريعة ، وصرحوا بأنه حكم الله تعالى ، وحكم رسوله صلى الله عليه وسلم مع عدم ورود شيء منه ، لا في كتاب الله تعالى ، ولا في سنة رسوله صلى الله عليه وسلم عليه وسلم ، بل ولا عن الصحابة والتابهين رضى الله عنهم وعنا بهم آمين .

وإنما وردت أصول وثبتت أدلة ، فاستنبطوا منها تلك الفروع ، واستخرجوا منها تلك القواعد والأحكام ، وقاسوا عليها وعلى ما هو مقيس عليها أضعاف أضعافها ، فكان في استنباطهم الحق والباطل ، والصواب والخطأ ، بقدر إحكام طرق الاستنباط ، وتحقيق العلل ، وتحرير المناط ، وعلى حسب العلم بالدليل ، والجهل به ، والقرب منه ، والبعد عنه ، بخلاف مسائل الصوفية رضى الله عنهم ، فإن غالبها مستخرج من نفس الكتاب والسنة ، لا من الأقيسة الفاسدة ، والشبه الباطلة ، والتقليد المحرم الممنوع ، فالحرقة وإن لم ترد عن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم بالصفة المخصوصة ، والهيئة المتعارفة بين الصوفية المتأخرين ، أصولا أو من اختارها منهم إلا أنا وجدنا لمن استحسنها منهم لمصلحة المريدين ، أصولا هي أقرب ، ن أصول الفقها ، في أكثر فروعهم ، وأدلة أقوى من أدلة الفقها ،

في جل أحكامهم ، فقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه عمم جماعة من أصحابه بيده الكريمة ، منهم على بن أبي طالب الذي تروى الخرقة من طريقه ، وكذلك كسا أهل بيتي فأذهب عنهم وكذلك كسا أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً » وهم الأقطاب الذين تروى من طريقهم المعارف الإلهية ، وتستقى من جهتهم الحقائق العرفانية ، بل كان صلى الله عليه وعلى آله وسلم لا يولى والياً حتى يعممه .

قال الدولابي في (الكني والأسماء): حدثنا عبد الصمد بن عبد الوهاب المعروف بصيدله، حدثنا يحيى بن صالح الوحاظي، حدثنا جميع بن ثوب، حدثنا أبو سفيان الرعيني، عن أبي أمامة، قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يولى واليا حتى يعممه، ويرخى له من جانب الأيمن حذاء الأذن. ومن هذا الوجه رواه أيضاً الطبراني.

وأخرج أبو داود والبيهق من حديث عبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه ، قال : عممنى رسول الله صلى الله عليه وسلم فسدلها بين يدى ومن خلفى .

ورواه البزار والدارقطني في (الإفراد) وأبو نعيم في (المعرفة) والبيه في في (شعب الإيمان) من طريق عطاء الخراساني: أن رجلا أتى ابن عمر ، فسأله عن إرخاء طرف العامة ، فقال له عبد الله : أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بعث سرية وأمَّر عليها عبد الرحمن بن عوف ، وعقد له لواءاً ، وعلى عبد الرحمن بن عوف عمامة من كرابيس (1) مصبوغة بسواد ، فدعاه رسول الله صلى الله عليه وسلم فحل عمامته ،

<sup>(</sup>١) قطن ، والحديث حسن ، وهو أصح حديث في تعيين قدر العــذبة بأربع أصابع .

ثم عممه بيده وأفضل موضع أربع أصابع ، أو نحو ذلك ، فقال : « هكذا فأعتم فإنه أحسن وأجمل » .

ورواه ابن أبى شيبة وابن عساكر من حديث عائشة ، ولما ذكر الحافظ السيوطى فى (زاد المسير) استدلال السهروردى للخرقة بحديث أم خالد ، قال : وقد استنبطت للخرقة أصلا من السنة أوضح مما تقدم ، ثم ذكر حديث عبد الرحمن ابن عوف ، ثم قال : فالاستدلال بهذا لإلباس الخرقة أنسب ، والله أعلم ، ا ه .

قلت : بل الأسب هو الاستدلال بتعميم النبى صلى الله عليه وسلم لعلى بن أبى طالب عليه السلام ، و إلباس الكساء لآل بيته الأطهار ، لأن من جهتهم تروى الخرقة ، لا من جهة عبد الرحمن بن عوف .

قال الطبراني في السكبير: حدثنا بكر بن سهل ، حدثنا عبد الله بن يوسف ، حدثنا يحيى بن حمزة ، حدثنا أبو عبيدة الحمصى ، عن عبد الله بن بشر ، قال : بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم على بن أبي طالب إلى خيبر فعممه بعامة سوداء ، ثم أرسلها من ورائه ، أو قال : على كتفه الأيسر ، وتردد فيه . وريما جزم بالثاني .

ورواه أيضاً الضياء في ( المختارة ) على ما في ( سبل الهدى والرشاد ) للشامى ، وحسنه الحافظ السيوطى والسخاوى على ما نقله القارى في ( المقالة العذبة ) .

وقال الطيالسي في مسنده: حدثنا الأشعث بن سعيد ، حدثنا عبد الله بن بشر ، عن أبي راشد الجراني ، عن على " ، قال : عمني رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم غدير خُمّ (١) بعامة سدلها خلفي ، ثم قال : « إن الله عز وجل أمدني

<sup>(</sup>١) بضم الخاء وتشديد الميم ، موضع فيه أثبت النبى صلى الله عليه وعلى آله وسلم ، ولاية على عليه السلام ، بحضور الصحابة .

يوم بدر وحنين بملائكة يعتمون هذه العمة) وقال : ( إن العامة حاجزة بين الكفر والإيمان ) الحديث ورواه أيضاً ابن أبي شيبة في ( المصنف ) وأحمد بن منيع في ( المسند ) والبيهقي في ( السنن ) هكذا أيضًا ، وروى أبو نعيم في ( المعرفة ) من طريق إسماعيل بن عياش عن عبد الله بن بشر عن عبد الرحمن بن عدى البهراني ، عن أخيه عبد الأعلى بن عدى : أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم دعاً على بن أبي طالب بوم غدير خم فعمه ، وأرخى عذبة العامة من خلفه ، ثم قال : «هكذا فاعتموا فإن العائم سيماالإسلام وهي حاجزة بين المسامين والمشركين» وهو مرسل جيد . وله طرق أخرى ، منها : أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، كان له عمامة تسمى السحاب فوهبها لعلى . فربما طلع فيها ، فيقول النبي صلى الله عليه وسلم «آتاكم على في السحاب » رواه ابن عدى ، وأبو الشيخ ، من حديث جعفر بن محمد عن أبيه عن جده مرسلا ، وهو ضعيف جداً : كما يقول الحافظ العراقي في (المفني) ، وقد أابس النبي صلى الله عليه وسلم جماعة آخرين أعرضنا عن ذكر أحاديثهم اختصاراً ، وأما حديث الـكساء فسيأتي ، ولما نقل الصفي القشاشي في ( السميط الجيد ) كلام الحافظ السخاوي في ( المقاصد الحسنة ) تعقبه بقوله ، وأما قوله : لم يرد : أن النبي صلى الله عليه وسلم ألبس الخرقة على الصورة المتمارفة بين الصوفية لأحد من أصحابه فليس فيه إلا نفي ورود الكيفية المخصوصة لهم ، وأما الـكيفية المخصوصة من فعله صلى الله عليه وسلم ، فقد فعلما بعلى بن أبي طااب، وعبد الرحمن بن عوف ، في إلباس العامة ، وبالعباس، وولده، فحصل عندكل أحد من هؤلاء كيفية . فدل على الإطلاق ، وجواز الكيفية بعد ثبوت الإثباس بالعامة والأنبجانية وغيرها . فنفى الـكيفية كما ذكر غير قادح إذ لا يلزم من ذلك نفي أصل الإاباس بغير تلك الكبفية ، وهو ظاهر . ألا ترى أن الشيخ شماب الدين السمروردي قد قال في العوارف: ولا خفاء بأن لبس الخرقة على الهيئة الني يعتمدها الشيوخ في هذا الزمان ، لم تكن في زمان رسول

اللهصلى الله عليه وسلم ، وهذه الهيئة والاجتماع لها . مناستحسانالشيوخ . اه ، مع , أنه لم يذكر هذا الـكلام إلا بعد ما روى حديث أم خالد بسنده المثبت لأصل اللبس بكيفية ما ، مع أنه مخرج في الصحيح ، فظهر أن عدم ورود الكيفية المخصوصة لا ينافى ورود أصل اللبس بغير تلك الـكيفية . على أنه قد ثبت تعدد الإلباس منه صلى الله عليه وسلم بكيفيات مختلفة كما مر ، وهو دليل على أن الأمر. فيه سعة ، وليس محصوراً في كيفية خاصة . ولا في ثوب خاص ، ولا مختص بالذكر ، ولا بالأنثي ، ولا بالصغير ، ولا بالكبير ، فقد مر أنه ألبس على وابن عوف العامة ، وأرخى للأول طرفها ، وللثاني طرفيها ، وكلاها كيفية ، وثبت في حديث أم خالد ، أنه ألبسها خميصة سوداء صغيرة بيده ، وفال : ( أبلي وأخلقي ) وتُبت في حديث ابن عباس عند الترمذي أنه صلى الله عليه وسلم ألبس عباساً وولده كساء، ودعا لهم . وإذا ثبت ذلك، وأنه كان يفعل بما أراء الله بنور النبوة -ما هو اللائق بالحال والشخص والثوب ، فكذلك الشيخ الوارث له أن يفعل ما أراه الله بنور الولاية لائقاً بحال الشخص وزمانه ومكانه ، وهو في كل ذلك متبع للسنة ، لما عرفت من عدم الحصر في كيفية ، والله أعلم . وحيث أن الخرقة كما قال السهروردى في ( العوارف ) عتبة الدخول في الصحبة . والمقصود الـكلي هو الصحبة، وبالصحبة يرجى كل خير المريد ا ه . كان الظن بهم أنهم ما اختاروا هذه الهيئة، إلا لكونها في زمانهم أنفع للمريد ، فيما هو المقصود منه ، من المتخلق بأخلاقهم ، والتأدب بآدابهم ، وكل ما يكون وسيلة إلى المطلوب فهو مطلوب، و إن لم يكن وارداً مخصوصه عن رسول الله صلى الله عليه وآلهوسلم اه . وفيه اعتراف منه بحدوث إلباس الخرقة ، وأنه لم يكن فى السلف الصالح إلا الصحبة والاقتداء ، كما قال السهروردي والشيخ الأكبر في ( الفتوحات المكية ) ولكن القشاشي لما نقل كلامه تعقبه بما قدمناه سابقاً وتعقبناه والعلم عند الله تعالى .

#### فصل

الوجه الثانى: من أوجه الرد على ابن تيمية فى قوله: فأين الحقائق القلوبية من لباس الأبدان؟ إن القائلين بالخرقة من الصوفية لم يجعلوها أصلا فى طريقهم حتى تمكون هى الغاية المقصودة، والنتيجة المطلوبة، بل جعلوها علامة على الدخول فى طريقهم. والانخراط فى سلكهم ، كما يجعل الملوك الخلع علامة على الولاية، ولباس الجند علامة على الدخول فى الجندية. وخدمة الدولة، والمقصود منها إعطاء البيعة على التوبة والإفلاع عن المعاصى، والإقبال على الآخرة بالعمل الصالح، والإعراض عن الدنيا بالزهد فيها، وترك النشوف إليها، والاشتفال عنها بذكر الله وعارة الوقت بطاعته ، كما هو شأن أهل تلك الخرقة والمرقعة ، قال الشيخ الأكبر فى رسالة (نسب الخرق) بعد مقدمة ستأتى: ولما تقرر هذا فى نفوس الحسنيين فيرابوا بالزيتين ليجمعوا بين المستين في ويتزينوا بالزيتين ليجمعوا بين المستين فيثابوا من الطرفين ، فسنوا لباس هذه الحرقة على الهيئة المعلومة الحسنيين فيثابوا من الطرفين ، فسنوا لباس هذه الحرقة على الهيئة المعلومة على ما يريدونه من لباس بواطنهم ، وجعلوا ذلك عموة وأدباً . اه .

وقال السهروردى فى (عوارف المعارف): ابس الخرقة ارتباط بين الشيخ وبين المريد، وتحمكيم من المريد للشيخ فى نفسه. والتحكيم سائغ فى الشرع لمصالح دنيوية، فماذا ينكر المنكر للبس الخرقة على طالب صادق فى طلبه، يتقصد شيخًا بحسن ظن وعقيدة، يحكمه فى نفسه؛ لمصالح دينه يرشده ويهديه، ويعرفه طريق المواجيد، ويبصره بآفات النفوس، وفساد الأعمال، ومداخل العدو، فيسلم نفسه إليه، ويستسلم ارأيه واستصوابه فى جميع تصاريفه، فيلبسه الخرقة إظهاراً للتصرف فيه فيكون لبس الخرقة علامة التفويض والنسلم ودخوله فى حكم الشيخ دخوله فى

حكم الله تعالى وحكم رسوله صلى الله عليه وآله وسلم ، وإحياء لسنة المبايعة مع رسول الله صلى الله عليه وسلم . أخبرنا أبو زرعة قال : أخبرنى والدى الحافظ المقدسى ، قال : أنا أبو الحسين أحمد بن محمد البزار ، قال : أنا أحمد بن محمد أخى ميمى ، قال : ثنا يحيى بن محمد بن صاعد ، قال : ثنا عمرو بن على قال : سمعت عبد الوهاب الثقفى ، يقول : سمعت يحيى بن سعيد ، يقول : ثنى عبادة بن الوليد ابن عبادة بن الصامت ، قال : أخبرنى أبى عن أبيه ، قال : بايعنا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم على السمع والطاعة فى العسر واليسر والمنشط والمكره ، وأن لا ننازع الأمر أهله . وأن نقول بالحق حيث كنا ، ولا نخاف فى الله لومة وأن لا ننازع الأمر أهله . وأن نقول بالحق حيث كنا ، ولا نخاف فى الله لومة هو الصحبة . وبالصحبة يرجى للمريد كل خير . ا ه .

وقال الإمام العارف نجم الدين البكرى بعد الاستدلال للخرقة ، بحديث السكساء: وهذه حقيقة الخرقة فإلمها علامة الانسلاك في سلك التطهير والتنوير . وقال العارف ابن عراق في رسالته في الخرقة: واعلم أن أخذ العهد ولبس الخرقة وإرسال العذبة ، قد استحسنها السلف الصالح ، فمن أجلهم سيدى الشيخ عبد القادر الجيلي قدس الله سره ، قال : الأصل في أخذ العهد ولبس الخرقة عندى، والله أعلم : أن المريد يوسم بزى أهل الخير حتى يستحى بسبب لبس الخرقة فلا يرجع إلى ما كان فيه من الذنوب ، فهمى قيد له عن الدخول فما لا يليق به . اه .

وقال العلامة الأمير في (فهوسته): واعلم أن الخرقة وعلم الراية والحزام ونحو ذلك، نيست هي المقصود الأصلى من الطريق، بل مدار أصل الطريق مجاهدة النفس و إلزامها بالشريعة والسنة المحمدية في الباطن والظاهر، ولذلك لما سئل الإمام مالك رضى الله عنه عن علم الباطن ؟ قال للسائل: اعمل بعلم الظاهر يورثك

الله علم الباطن . لـ كن مستند القوم أن جهاد النفس هو الجهاد الأكبر ، وقد ورد تعميم النبى صلى الله عليه وآله وسلم لبعض أصحابه فى الجهاد ، وعقده اللواء له اغتفاره إنشاد الشعر والتبختر بين الصفين ، كما قال : (إنها لمشية يبغضها إلا فى مثل هذا الموضع) وجعل الشعار فى القوم ليجتمع بعضهم على بعض ، فكذلك القوم تبركوا بإلباس الخرقة ، وإنما الأعمال بتياتها ونشروا الأعلام ، واغتفروا هو الجسم فى الذكر والإنشاد ، إعانة على المجاهدة وليجتمع بخرقتهم أصحاب طريقتهم الذين هم يتعاونون بحال واحد ، من غير عصبية ولا بغض لغير خرقتهم، بل على حد ما قيل :

فنادمنى بمثل لسان حالى تربحنى واطرب من قريب والمدعون اليوم افسدوا الأوضاع، واقتصروا على الصور الظاهرية.

فالمقصود من الخرقة ما وراءها. لا مجرد لباسها ، ولذلك شرطوا على لا بسها اللارادة والتحكيم شروط السير والسلوك ، قال الشيخ الأكبر في رسالة ( نسب الخرقة ) أما بعد : فإن مما جاء به الرسول الكريم من العلى الحكيم في الكتاب المنزل الذي هو القرآن العظيم : ( يا بني آدم قد أنزلنا عليه لم لباساً يواري سوآته وريشاً ولباس التقوى ذلك خير ) فالضروري من اللباس الظاهر ما ستر السوآت ، وهو لباس التقوى من الوقاية ، والرياش ما يزيد على ذلك مما تقع به الزينة التي هي زينة الله التي أخرج لعباده من خزأن غيويه ، وجعلها خالصة للوق منين في الحياة الدنيا ويوم الإقامة فلا يحاسبون عليها . وإذا لبسوها وتزينوا بها من غير هذه النية ، ولا هذا الحضور ، وابسوها فحراً وخيلاء ، فقلك زينة الحياة الدنيا ، فالثوب واحد ، ويختلف الحياة الحياة الدنيا ، فالثوب واحد ، ويختلف الحياة الدنيا ، فالثوب واحد ، ويختلف الحياة الدنيا ، فالثوب واحد ، ويختلف الحياة المناه في الحياة الدنيا ، في المناه و الحياة الم المناه و المناه

فی قلوب العباد لباس التقوی ، وهو خیر لباس ، وهو علی صورة لباس الظاهر سواء فمنه لباس ضرورى يوارى سوأة الباطن وهو تقوى الحجارم مطلمةا ومنه ما هو مثل الريش في الظاهر ، وهو لباس مكارم الأخلاق ، مثل نوافل العبادات ، كالصفح والإصلاح ، و إن كان الشارع قد أباح لك أخذ حقك ولكن تركه بم يزين به الرجل في باطنه ، فهي زينة الله في الباطن ، وهو كل اباس ندبك الشارع إليه ، فقد تحقق لباس الباطن أنه على صورة الظاهر شرعاً ، وكما يختلف الظاهر بالمقاصد والنيات ، كذلك يختلف لباس الباطن بالغيات والمقاصد ، ولما تقرر هذا في نفوس أهل الله أرادوا أن يجمعوا بيناللبستين ويتزينوا بالزينتين ، ليجمعوا بين الحسنيين فيثابوا من الطرفين، فسنوا لباس هذه الخرقة على الهيئة العلومة عندهم، ليـكون تنبيها على ما يريدونه من لباس بواطنهم، وجعلوا ذلك صحبة وأدباً وأصل هذا اللباس عندى على ما ألقى في سرى أن الحق لبس قلب عبده فإن الثوب وسع لا بسه فظهر الجمع بين اللبستين في زمان الشبلي وابن خفيف إلى هلم جرا ، فجرينا على مذهبهم ، فلبسناها من أيدى مشايخ جمة سادات ، بعد أن صحبناهم وتأدبنا بأدبهم ، ليصح اللباس ظاهراً وباطناً ، فذكر جمـلة ستأتى ،

وشروط هذه الخرقة المعروفة على صورة ما أظهرها الحق من ستر السوأة . فتستر سوأة الحكذب بلباس الصدق ، وتستر سوأة الخيانة بلباس الأمانة ، وسوأة الفدر بلباس الوفاء ، وسوأة الرياء بخرقة الإخلاص ، وسوأة سفا سف الأخلاق بخرقة مكارم الأخلاق ، وسوأة المذام بخرقة المحامد ، وكل خلق دنى بخرقة كل خلق سنى ، وترك الأسباب بتوحيد التجريد ، والتوكل على الأكوان بالتوكل على الله ، وكفر النعمة بشكر المنع ، ثم تتزين بزينة الله . من ملابس الأخلاق المحمودة ، مثل الصمت عما لا يعنيك ، وغض البصر عما لا يحل النظر إليه ،

وتفقد الجوارح بالورع ، وترك سوء الظن بالناس ، وتصفح ما مضت به الأيام من أفعالك وما سطرته أقلام الكتبة الكرام عليك ، والقناعة بالموجود ، وعدم ً التشوف إلى طلب المزيد إلا من أفعال الخير ، وتفقد أخلاق النفس، ومعاهدة. الاستغفار ، وقراءة القرآن ، والوقوف مع الآداب النبوية ، وتعرف أخلاق. الصالحين ، والمنافسة في الدين ، وصلة الرحم ، وتعاهد الجيران بالرفق ، وبذل الغرض ، وقد رغب رسول الله صلى الله عليه وسلم في ذلك بقوله : « ألا يستطيع أحدكم أن يكون كأبي ضمضم ؟ كان إذا أصبح يقول : اللهم إنى تصدقت بعرضي على عبادك » وسخاوة النفس وهو أن يبذلها في قضاء حوائم الخلق ، وصنائع المعروف، مع الصديق والعدو ، والتواضع ، ولين الجانب ، واحتمال الأذى ، والتغافل عن زلل الإخوان ، وعدم الخوض فيما شجر بين الصحابة ، ومن تقدم من الأكابر ، وترك مجالسة الغافلين ، إلا أن نذكرهم ، أو نذكر الله فيهم ، والكف عن الخوض في الاعتراض في آيات الله ، وترك الطمن على الملوك والمذنبين من أمة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم ، وترك الغضب إلا عند انتهاك محارم الله ، وترك الحقد والغل من الصدور ، والصفح عن المسيء ، وهو أن لا تغضب لنفسك ، وإقالة عثرات أهل المروآت ، ذوى الهيئات والإبقاء على أهل الستر، وتعظيم العلماء، وأهل الدين، وإكرام ذي الشيبة، وإكرام كريم القوم ، كانوا من كانوا ، من مسلم أو كافر ، كل ذلك على الحد المشروع. مما يجوز لك أن تكرم به ذلك الشخص ، وحسن الأدب مع الله تعالى ، ومع كل أحد من حي وميت ، وحاضر وغائب ، ورد الغيبة عن عرض المسلم ، وإيَّاك والتصنع ، والتشدق فإن كثرة الكلام يؤدي إلى سقطه ، وتوقير الكبير ، والرفق بالضعيف ، والرحمة بالصفير ، وتفقد المحتاجين ومواساتهم ، بالبر والصلة ، وميسور القول ، والهداية ، وقرى الضيف ، وإفشاء السلام ، والتحبب إلى الناس على الحد المشروع ، ولا تكن المَّانَّا ولا طمَّانًا ولا عمَّابًا ولا سخابًا ، ولا تجزى. أحداً بالسيئة في حقك ، إلا إحساناً ، والنصيحة لله تعللي ولرسوله صلى اللهعليه وسلم ولأُمَّة المسلمين وعامتهم ، ولا تنتظر الدوائر بأحد ، ولا تسب أحداً من عباد الله على التعمين من حي ولا ميت، فإن الحي لا يعرف إن كان كافراً بما يختم له ؟ و إن كان مؤمناً بما يختم له ؟ ولا تعير أحداً من أهل الشهوات بشهواتهم، ولا ترد الرياسة على أحد، ولا تواطىء (١) عقبك خدمة عن أمرك، وإياك أن تترك الناس أن يبولوا في أذنك بنقل ما يسوءك عنك ، وعن غيرك ، ولتحب المؤمنين كليهم مسيُّهم إليك ومحسنهم ، لحبهم الله ورسوله ، ولا تبغضهم لبغضهم إياك ، أو وِن (٢٠)كان غير الله ورسوله . فبهذا أوصاني رسول اللهصلي الله عليه وسلم في المنام في رؤيا رأيتها في حق شخص وقع في بعض شيوخي ، فأبغضته ، فرأيت رسول الله صلى الله عليهوسلم في المنام ، وقال لي : لم أبغضت فلانًا ؟ فقلت له : لبغضه ووقوعه في شيخي ، فقال عليه الصلاة والسلام: ألست تعلم أنه يحب الله ويحبني ؟ قلت له : بلي ، قال : فلم لا تحبه بحبه إياى ؟ وأبغضته لبغضه شيخك ؟ فقلت له : يا رسول الله من الساعة فما أحسنك من معلم ! لقد نبهتني على أمركنت عن مثله غافلاً . ولا تفرح بما ينتشر في العامة من ذكرك بما تحمد ، وإن كنت. عليه ، فإنك لا تدرى هل يبقى عليك ؟ أو يسلب عنك ؟ ولا تتميز بين المؤمنين بخلق غريب محمود يعرف منك ، إلا إن كمنت بمن يقتدى به ، ولا تظهر الخشوع في ظاهرك بجمع أكتافك وأطرافك إلى الأرض ، إلا أن تكون في باطنك كذلك ، ولا تحب التكاثر من الدنيا ، ولا تبالى بجهل من جهـل قدرك ، بل لا ينبغي أن يكون لنفسك عندك قدر ، ولا ترغب في إنصات الناس لـكلامك ،

<sup>(</sup>١) أى لا تدع خادماً لك يمشى خلفك , فان ذلك شأن المتكبرين والجبارين .

<sup>(</sup>٢) أى أو بعضهم أى أحد كان ، وير الله ورسوله . فلا يستحق البغض إلا من أبغضهما ، وأبغض ما يتعلق بهما.

<sup>(</sup> ٩ - البرهان الجلي )

ولا تجزع من الجواب بما لا يسرك في حقك ، واصبر للحق ومع الحق ، ( واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والمشي يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطاً ، وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ) وانصف من نفسك . ولا تطلب الإنصاف من أحد في حقك ، وسلم على المؤمنين ابتداء ، وُرد السلام على من سلم عليك ، و إياك والطعن على الأغنياء إذا بخلوا ، وعلى أبناء الدنيا إذا تنافسوا فيها ، ولا تطمع فيما في أيديهم ، وادع للملوك وولاة الأمر ، ولاتدع عليهم . وإن جاروا ، وجاهد نفسك وهواك ، فإنه أكبر أعدائك ، ولا تكثر الجلوس في الأسواق ولا المشي فيها ، وكف ضررك عن أثمة الدين ، واترك الشهادة على أهل القيلة بما يؤدي عندالسامعين إلى الخروج عنها ، وعليك بالإمساك عن الخوض في الأموات، فإنهم قد أفضوا إلى ما قدموا ، وترك المرآء في القرآن والقدر ، وترك مجالسة أهل الأهواء والبدع القادحة في الدين ، وعليك بإخراج الحرص والحسد والعجب من قلبك ، بأن تصرف هذه الصفات في غير مواطنها المشروعة . وعليك بالدخول في الجماعة ، فإن الذئب لا يأ كل إلا القاصية ، و إياك الاستطاعة ، وتقديم الطعام للضيف قبل الكلام ، وتجهيز الميت ، وتجهيز البكر إذا أدركت(١) ، وبذل المجهود في نصح عباد الله من مسلم وكافر ومشرك ، وقطع أسباب الغفلة ، والمحافظة على إقامة الصلوات ، وتحسين نشأتها، وَالقيام على النفس بالحسبة ، والحروج من الجهل لطلب العلم ، وأن تستوصى بطااب العلم خيراً ، وَالندُّم على التَّفريط في استعال الخير ، وَالتَّجافي عن الشَّهُوات ، وَدار الغرور ، واعتقاد مقت النفس ، فإن النفس في اعتقاد أهل الله كل خاطر مذموم،

<sup>(</sup>١) يضاف إليها التوبة وأداء الدين إذا حل أجله .

هورد المظالم ، وإصلاح الطعمة ، والسعى فى إصلاح ذات البين ، فإن الله تعالى يصلح بين عباده يوم القيامة ، و إسقاط الريب ، والحذر الدائم والخشية ، والهم في الله ، والحب والبغض في الله ، والمودة في قرابة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وموالاة الصالحين، وكثرة البكاء، وَالتَضرع إلى الله تَعالَى ، وَالابتهال ليلا ونهاراً ، والهرب من طريق الراحات ، وَالتَذَلُّلُ فِي كُلُّ حَالَ إِلَى اللَّهُ تَعَالَى ، وَمُراقَبَة الكمد وتنغيص العيش، بالفكر فما يتعين عليك من شكر المنعم فما أنعم به عليك، والقصد إلى الله تعالى في كل حال، وَالتعاون على البر والتقوى ، و إجابة الداعى ، و نصرة المظاوم، وإجابة الصارخ، وإغاثة الملموف، وتفريج الكرب عن المكروب، وصوم النهار ، وقيام الليل ، وإن كان بالتهجد فهو أولى ، وذكر الموت ، وتعاهد يزيارة القبور ، وأن لا تقول وأنت فها هجراً ، والصلاة على الجنائز ، واتباعها ، إن كنت ماشياً فأمامها ، وإن كنت راكباً فمن خلفها ، ومسح رءوس اليتامى ، وعيادة المرضى ، و بذل الصدقات ، ومحبة أهل الخير ، ودوام الذكر ، والمراقبة ومحاسبة النفس على أفعالها الظاهرة والباطنة ، والأنس بكملام الله، وأخذ الحـكمة من كلام كل متكلم ، بل من نظرك في كل منظور ، والصبر على أحكام الله ، فإِنك بعينه ، كما قال لك : ﴿ وَاصْبَرُ لَحَكُمْ رَبُّكُ فَإِنْكَ بَأَعَيْنَنَا ﴾ والإيثار لأمر الله ، والتعرض لـُكل سبب يقرب إلى الله تعالى ، واســــــــــقفراغ الطاقة في محاب الله ومراضيه ، والرضا بالقضاء ، لا بكل مقضى ، بل بالقضاء به ، وتلقى ما يرد من الله تمالى بالفرح ، وموالاة الحق بأن تكون معه ، فإن الله مع عباده أينما كانو ، ودر مع الحق حيثًا دار ، والتبرى من الباطل ، والصبر في مواطن الامتحان ، والزهد في الحلال ، والاشتغال بالأهم في الوقت ، وطلب الجنة بالشوق إليها ، لـكونها محل رؤية الحق تعالى ، ومجالسة أهل البلاء بالاعتبار ، ومحادثة المساكين ، والقعود معهم في محال فقرهم ، ومعونة من يطالبك حاله بإعانته ، وسلامة الصدر والدعاء المسلمين يظهر الغيب، وخدمة الفقراء، وأن تكون مع الناس على نفسك ، فإنك

إذا كـنت عليها فأنت لها، والسرور بصلاح الأمة، والغم بفسادها ، وتقديم من قدمه الله ورسوله ، وتأخير من أخره الله ورسوله فيما قدمه ، وفيما أخره ، فإذا لبست هذه الملابس، صح لك أن تقعد في صدور المجالس عند الله تعالى، وتكون من أهل الصفوف الأولى ، فهذه ملابس أهل التقوى التي هي خير لباس ، فاجهد أن تكون هذه ملابسك ، أو أكثرها فعليه الجماعة ، وعليه ألبس شقيق البلخي حَاْتُمُ الأَصْمُ وأَمِثَالُهُ ، ولم يكن به صمم ، وإنما كلَّتُه امرأة ، فخرج منها صوت يعني ضرطت ، فخجلت من الشيخ ، فقال لها وهي تحدثه : ارفعي صوتك جداً ، يظهر أنه لا يسمع فزال خجلها ، وقالت : ما سمعنى فسمى لذلك حاتم الأصم . فعلى مثل هذه الأخلاق درجوا ، وهي اباسهم وحليهم ، وعليها لبست وألبست من أَلْبُسِتُهُ للهُ الْحَمَدُ عَلَى ذَلَكُ ا هُ . كَلَامُ الشَّيْخُ الأَكْبُرُ رَضَى اللهُ عَنْهُ ، وقد ذكر غيره شروطاً أخرى للبس الخرقة تركـنا ذكرها اختصاراً مع أنها في الحقيقة راجعة إلى ما ذكره الشبخ الأكبر رضى الله عنه ، وهي شروط جامعة لجميع خصال الخير ، وأصول طريق القوم ، وهي المقصود من الخرقة المروية عن علي عليه السلام، لا مجرد لباس الأيدان، كما يقوله ابن تيمية عدو أهل الله ، وآل بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم .

#### فصل

ويؤيد ذلك كون الخرقة متعددة ، بتعدد الشيوخ المؤسسين للطرق ، ومختلفة باختلاف مشاربهم في التربية والتسليك ، من تشديد وتخفيف ، وتنوبع للعبادة والأوراد والوظائف والأذكار ، مع اختلاف في الكيفيات ، واختيار للخلوات ، محسب ما أداهم إليه النظر والاجتهاد ، وما تلقاه كل شيخ ، وسلك عليه ، وحصل له به الفتح والوصول يلى الله تعالى ، ولو كان القصد مجرد اللباس لما وقع هذا الاختلاف مع اتحاد السند والمخرج ، كما لم يقع ذلك في المصافحة والمشابكة

وغيرها من المسلسلات المروية بقصد التبرك ، لأن المراد من المصافحة عينها ، وهي غير مختلفة إلا من جهة الإسناد والنسبة ، إلى من رويت من طريقه ، كالأويسية والخضرية والمعمرية الملثمية والحبشية وغيرها ، بخلاف الخرقة . فإن المراد شروطها وأصولها وهي مختلفة باختلاف شيوخها ، كاختلاف المذاهب إلى مالكي وشافعي وحنبلي وحنفي وظاهري وأوذاعي وثوري وجريري وزيدي وأمامي وغيرها . مع اتحاد الدين والشريعة والحكتاب والسنة والإمام الأعظم الذي يستقي منه الجميع وينتهي إليه استناد الكل ، وهو النبي صلى الله عليه وآله وسلم .

فكذلك اختلفت الطرق المعبر عنها فى اصطلاح المتأخرين بالحرق إلى شاذلية وقادرية ورفاعية وسمروردية وخلوتية ونقشيندية وجشبتية وكبروية ومولوية وعيدروسية وغيرها.

مما هو معروف مع اتحاد السند والمخرج الذي هو على بن أبي طالب عليه السلام ، واتحاد الأصل والمنبع الذي هو سيد الأكوان صلى الله عليه وآله وسلم لا يقال : فلعل اختلاف أسماء الحرق لاختلاف أسماء الشيوخ المروية من طريقهم كاختلاف أسماء المسلسل بالمصافحة . لأن المصافحة ليس لها شرط أصلا ، وشروط الحرق معروفة مفردة بالمؤلفات من أثمة كل طريق ، وذلك دليل قاطع على أن للراد بالحرق شروطها ، وأصول السير والسلوك في كل طريق .

### فصل

ويؤيد ذلك أيضاً اختلافهم في التعبير عن المروى بسند الخرقة . فبعضهم يروى به: الخرقة واللباس ، وبعضهم يروى: الصحية والاقتداء ، وبعضهم يروى به: الأدب والسلوك ، وبعضهم يروى التلقين ، بالنون أى تلقين الذكر ، وبعضهم يروى به: التلقيم بالميم ، أى كل واحد أطعم من دونه وجعل في فيه لقمة ، وبعضهم يروى به: المسافحة ، وبعضهم يروى به: البيع وأخذ العهد ، وبعضهم يعبر بالأخذ ولا يذكر بيعه ، وبعضهم يجمع الجميع فيقول : لبست وتلقنت يعبر بالأخذ ولا يذكر بيعه ، وبعضهم يجمع الجميع فيقول : لبست وتلقنت

وصاحبت واقتديت بفلان ، كما لبس هو وتلقن وصحب واقتدى بفلان . وبعضهم يروى به الأسماء الأدريسية الأربعين . فالسند واحد من جمة الحسن البصرى عن ً عليّ عليه السلام، وأكثره من طريق الجنيد عن خاله السرى عن معروف. الكرخي بسنديه المعروفين ، والمروى به مختلف بالتعبير عنه ، وإن كان المراد به واحداً ، وهو مطلق الأخذ وانتفاع التاسيذ من الشيخ واستفادة الأدنى من الأعلى ،-إلا أنها لما كانت الاستفادة مختلفة وطرقها متنوعة ، عبركل واحد بحسب طريقه واستفادته ، كما أن الشريعة واحدة ، والسنة المنقولة عن النبي صلى الله عليه وسلم متحدة ، ولما كانتطرق استفادة الأحكام منها مختلفة باختلاف أصول الأئمة وأفهامهم. روى كل فريق عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم مذهبهم الخاص المنسوب إلى. إمامهم مالك أو الشافعي أو ابن حنبل أو أبي حنيفة أو غيرهم ، مع أن المنقول. عنه واحد ، وهو الكتاب والسنة ، فكذلك أهل الخرق ، فمن صحب شيخاً وسلك على يديه حتى فتح له ، روى عنه بطريق الصحبة والاقتداء، ومن صحب شيخًا وتأدب بأدبه ، ولم يسلك على يديه عبر بقوله تأدبت بفلان ، ومن كان. أول دخوله الطريق بلباس الخرقة عبر باللباس ، ومن كان أول دخوله بتلةين. الذكر ، روى الإسناد باسم التلةين ، ومن اجتمع بشيخ عارف وتبرك به وأطعمه لقمة ، روى عنه التلقيم . ومن أخذ عنه طريقة الأسماء والاختلاء بها روى عنه الأسماء. فاختلفت جهات النفع والاستفادة مع اتحاد السند والمخرج ، وهذا و إن كان فيه تساهل على طريقة أهل الحديث من جمة عدم تعيين المروى وتحديده ، إلا أنه غير معتبر عند الصوفية كل ما هو معتبر عند الفقهاء والمحدثين ، ولكل قوم اصطلاح يخصهم ، وأصول يعتمدون عليها في فنهم ، فلا يعترض على الصوفية باصطلاح المحدثين ، كما لا يمترض على المحدثين باصطلاح الصوفية ، على أن الواقع، في سند القوم ليس منكراً ولا مردودا على طريقة الحدثين أيضاً ، لأنه من باب الرواية بالمنى التي لا يكاد يخلو منها حديث ، لا سيما الطوال ، إلا على سبيل

الدارة ، وكم حديث فى الصحيح مخرجه واحد (۱) وألفاظ متعددة متباينة ، مع قيام الدارل على أن النبى صلى الله عليه وآنه وسلم ، لم ينطق بذلك الحديث إلا مرة واحدة فى قصة واحدة ، مما يستحيل معه أن يكون النبى صلى الله عليه وآله وسلم ، نطق بجميع تلك الألفاظ ، لا سيما مع اتحاد الراوى عنه ، بل كثيراً ما يقع مثل هذا الاختلاف بالنسبة إلى شيخ واحد كالزهرى وشعبة وَمالك وَالثورى ، فيروَى الحديث عن واحد منهم عشرة من أصحابه أو ثمانية وكل واحد منهم يذكره بلفظ مخالف للآخر . إما فى النقص والزيادة ، وَإِما فى الألفاظ التى يختلف الحكم باختلافها ، وَمع ذلك يحكم أهل الحديث بصحة الجميع ، أو قبوله .

فسند أهل الطريق من ذلك القبيل ، بل هو أقرب إلى الصحة وَأُولَى بالقبول ، لعدم ترتب الأحكام الشرعية عليه من جهة ، و كونه متفقاً فى المعنى من جهة أخرى . وقد قرر علماء الأصول أن الخبر إذا تعددت قيوده ، يحمل على المطلق عكس ما إذا لم تعدد القيود فإن المطلق حينئذ يحمل على المقيد بقيد واحد ، كما حلوا

<sup>(</sup>۱) كديث « إنما الاعمال بالنيات » روى هكذا . وروى « الاعمال بالنيات » وروى « المعمل بالنيات » وروى « المعمل بالنية » وروى « وإنما لامرىء مانوى » وروى « وإنما لكل امرىء مانوى » وروى « ينكحها » مع مانوى » وروى « ينكحها » مع أن مخرجه من طريق علقمة بن وقاص الليثى عن عمر رضى الله عنه . لم يرو فى الصحيحين وغيرهما بالسند الصحيح الامن هذا الطريق . وكديث « بنى الاسلام على خمس » روى بتقديم الصيام على الحج ، وبالعكس ، وهو فى الصحيحين فى رواية السكسكى عن ابن عمر رضى الله عنهما . وحديث الحوفى ، روى بلفظ « ليذادن رجال » « قوم » رهط « اناس » وكانها فى الصحيحين . بل من الرواية بالمعنى ما يحكيه القران الكريم من أقوال الرسل والامم السابقة الذين لم تكن لغتهم العربية ، ولهذا جوز الجمهور رواية الحديث بالمهنى ، لامالم عدلولات الالفاظ ، وبما لا يحيل المهنى . ومع هذا فقد كان الامام مالك يتشدد فى رواية الحديث فى الياء والتاء و محوهما . حكاه عنه الترمذى فى العلل مالساد صحيح وكان على طريقته فى التشديد الامام أحمد وكثير فى الحفاظ .

فى حديث الابتداء بالبسملة الوارد بلفظ ( الحمد ) ولفظ ( البسملة ) ولفظ ( الصلاة على النبى صلى الله عليه وآله وسلم ) ولفظ ( الذكر ) فقالوا : تحمل الروايات المقيدة على المطلقة وهى ذكر الله تعالى ، لاشتمالها على جميع الروايات المقيدة وهكذا ، سند القوم ، فإن مقيده يحمل على مطلقه ، وهو الأخذ الشامل لجميع الأنواع .

## فصل

بل صرحوا بأن المراد من الخرقة هو الصحبة سواء كان هناك إلباس خرقة أم لا وقالوا: إن التعبير من زمن النبى صلى الله عليه وآله وسلم إلى الجنيد، كان بلفظ: الصحبة ، ومن بعده صار يستعمل لفظ: الخرقة واللباس ، مكان الصحبة والاقتداء . والجميع صحبة ، و إنما اختلف المتعبير باختلاف الأزمان ، وتغير الأحوال ، والأعراف ، كما كان يعبر في السلف الصالح عن العلم بالفقه ، ثم صار التعبير بالفقه خاصاً بالفروع التي استنبطها الأئمة ، وكانت السنة تشمل ما هو أعم من الفرض والمندوب ، ثم خصها اصطلاح أهل الفقه والأصول بما ليس بواجب من الفرض والمندوب ، ثم خصها اصطلاح أهل الفقه والأصول بما ليس بواجب وكم لهذا من نظير ، وقع كثير من الفقهاء بسبب الجمل به في أغلاط فاحشة في الفقه والفتوى ، كما نبه عليه القرافي في الفروق ، وابن القيم في إعلام الموقعين ، والشوكاني في نيل الأوطار ، وآخرون .

#### فصل

الوجه الثالث: أن الصوفية الذين اتخذوا الخرقة ( مع كونهم جعلوها عتبة للدخول فى الطريق وعلامة على بداية الصحبة والاقتداء) لم يكن ذلك أيضاً مجرد قصدهم، بل قصدوا ما يقترن باللباس من سريان حال الشيخ و بركته وسره إلى المريد، وتلبسه بعده بحال لم يكن على مثلما من قبل، في كونذلك سببا فى جذب قلبه إلى الطريق، وتعلقه بالله، ورغبته الكلية الصادقة فى السلوك، وإعراضه عن الدنيا وشهواتها، وقد يفتح عليه بالعلوم الوهبية، والمعارف الإلاهية بمجرد الإلباس، واتصال شىء من الشيخ بالمريد، متى كان الإستعداد حاصلا من

الطرفين ، كما وقع لـكثير من الأولياء كأبي يعزى فإنه تفل عند احتضاره في فم ولده يعزى ففتح عليه في الحال ، وكسيدى محمد وفا ، فإنه لمــا دنتوفاته ، خلع منطقته على الإبزاري صاحب الموشحات وقال: هي وديعة عندك حتى تخلمها على ولدى على ، فعمل أيام كانت المنطقة عنده الموشحات الظريفة إلى أن كبر سيدى على ، فخلعها عليه ، فانتقل السر إلى سيدى على ، فصار الإبزاري لا يعرف شيئا ولا يقدر على قول الموشحات ، وكبهاء الدين نقشبند ، فإن سبب إقباله على الله تعالى ، كان بسبب وصول قلنسوة بعض العارفين إليه في حكاية طويلة. وكذلك سيدى العربي الفَشْتَالي مع العارف الـكبير سيدى عبد العزيز ووالدته ، وكانت أبنة أخته ، فقال لهما : هذه أمانة الله عندكما حتى يولد لـكما ولد أسمه عبد العزيز ، فأعطوه هذه الأمانة ، وكانت شاشية وسباطا كتابيا أسود ، لأنه كان هو اللبوس في ذلك الزمان ، وكان ذلك سينة تسعين وألف ، فأخذت المرأة الأمانة وصانتها فولد لها بعد ذلك بنت ، ثم بعدها ولد العارف سيدى عبد العزيز فلما كبر وبلغ الحلم ، دفعت إليه أمه الأمانة ، قال : فأخذت الشاشية وجعلتها على رأسي ، ولبست السباط في رجلي ، فحصلت لي سخانة عظيمة حتى دمعت عيناي ، وعرفت ما قال لى سيدى العربي ، وفهمت إشارته . وكان ذلك سبب إقباله واشتفاله ، و بداية تعلقه و فتحه . وكالشيخ بابا فرج التبريزي مع نجم الدين الكبرى حيث تلبس الأول بحالة عظمت فيها صورته ، وكان يتلألُّ كالشمس ، وانشق ثوبه الذي كان علميه ، فلما سرى عنه قام فألبس ذلك الثوب الشيخ نجم الدين الكبرى ، وكان ذلك في أيام طلبه للحديث ، قال فتغير على الحال ، وانقطع تعلق باطني عماسوي الحق سبحانه وتعالى ، في كشير من أمثال هذه الحكايات التي ثبتت أصولها وشواهدها من الكتاب والسنة كقصة يوسف مع أبيه يعقوب عليهما السلام ، فإن يعقوب ارتد بصيرا بقميص يوسف عليه السلام ، إما لكونه من ثياب الجسنة كما فيل ، أو لتلبس يوسف عليه السلام حين لبسه بحال تنفعل

له المكونات فيه ، فلما اتصل بيعقوب علمه السلام أثر فيه بقوة سريان ذلك الحال. فارتد بصيراً ، ولو شاء الله تعالى لرد عليه بصره بدون ذلك، ولكن اقتضت ً حَكَمَتُهُ ، وسبقت إرادتُه ، أن تقع المسببات في هذا الكون غالبا عن أسبابها المتنوعة إلى مادية ، وروحية وحسية ، ومعنوية ، فكذلك الشيخ الكامل ، إذا نزع ملبوسا من جسمه بعد تلبسه بالحال ، وألبسه المريد ، سرى ذلك إليه ، فارتد بضيرا بعد عمى بصيرته بالجهل وظلمة رؤية الأكوان ، وكقصة بقرة بني إسرائيل فإن الميت ضرب بلحمها فعاد حيا بعد طول المدة ، فسر الإحياء ليس في البقرة ولا في لحميًا ، وإنما هو في التجلي الذي قابلها من ذات موسى ، وبواسطته عليه السلام، وتخصيص البقرة بهذا الأمر، وخصوصا بتلك الأوصاف، إنما هو لنفع صاحبُها البار بوالدته ، و إظهار فضل بر الوالدين . وكذلك إنفلاق البحر وانفجار الحجر بالمياه عند ملاقاة عصى موسى بهما هو أيضا من هذا القبيل، وكذلك حديث اختصام الملا الأعلى الذي حسنه (١) الترمذي من حديث ابن عباس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ﴿ رأيت ربى فى أحسن صورة ، فقال لى : يامحمد . قلت : لَبيك ربى وسعديك . قال : هل تدرى فيم يختصم الملأ الأعلى . قلت : لا أُدرى فوضع يده بين كتنفي حتى وجدت بردها بين ثديي . أو قال في نحرى فعامت ما في السموت وما في الأرض ، أو قال ما بين المشرق والمغرب ، قال : يامحمد أتدرى فيم يختصم الملا ألأعلى ، قلت نعم في الدرجات والكفارات ونقل الأقدام إلى الجماعات وإسباغ الوصو عنى السبرات وانتظار الصلاة بعد الصلاة ومن حافظ علمهن عاش بخير ومات بخير وكان من ذنو به كيوم ولدته أمه الحديث وفي رواية أحمد

<sup>(</sup>۱) بل هو صحیح ، لأن من طرقه الـكثیرة عند أحمدوالبرار والطبرانی ، ماهو علی شرط الصحیح ، كما فی مجمع الزوائد والحافظ ابن رجب فی شرحه رسالة مطبوعة ، اسمها اختیار الأولی .

(فرأيته وضع كفه (۱) بين كتفي حتى وجدت برد أنامله في صدرى فتجلى كل شيء وعرفت) ومن هذا حديث على عليه السلام قال بعثنى رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى اليمن قاضيا ، فقلت : يا رسول الله إنى شاب ، ولا علم لى بالقضاء ، فوضع يده على صدرى ، وقال : ( اللهم ثبت يده على صدرى ، وقال : ( اللهم ثبت لسانه واهد قلبه ) فما شككت في قضاء بين اثنين حتى جلست مجلسي هذا ، وفي رواية : فما شككت في قضاء بيد ، رواه ابن سعد في ( الطبقات ) وابن جرير في رواية : فما شككت في قضاء بيد ، رواه ابن سعد في ( الطبقات ) وابن جرير في وأقره الذهبي . وحديث أبي هريرة في الصحيح قال : صحيح على شرط الشيخين ، وأقره الذهبي . وحديث أبي هريرة في الصحيح قال : حضرت مع النبي صلى الله عليه وسلم فجلس فقال : ( من يبسط رداءه حتى أقضى مقالتي ثم يقبضه إليه فلن ينسي شيئا سمعه مني ) فبسطت بردة على ، حتى قضى حديثه ، ثم قبضها ، فوالذي نفسي بيده ، مانسيت (۲) شيئا سمعته منه بعد ، وحديث الكساء السابق إذا جلل نفسي بيده ، مانسيت (۲) شيئا سمعته منه بعد ، وحديث الكساء السابق إذا جلل به النبي صلى الله عليه وسلم فاطمة والحسن والحسين وأباهما عليا عليهم السلام ، فإن السر فيه هو ما فاض فيه النبي صلى الله عليه وسلم من المعارف والإسرار والعلوم السر فيه هو ما فاض فيه النبي صلى الله عليه وسلم من المعارف والإسرار والعلوم السر فيه هو ما فاض فيه النبي صلى الله عليه وسلم من المعارف والإسرار والعلوم السر والعلوم السرونية هو ما فاض فيه النبي صلى الله عليه وسلم من المعارف والإسرار والعلوم السرونية هو ما فاض فيه النبي صلى الله عليه وسلم من المعارف والإسرار والعلوم المها عليه وسلم من المعارف والإسرار والعلوم المها عليه وسلم من المعارف والإسرار والعلوم المها عليه وسلم عن المها عليه وسلم من المها عليه وسلم من المعارف والإسرار والعلوم المها عليه وسلم عالم من المعارف والإسرار والعلوم المها عليه وسلم من المعارف والإسرار والعلوم المها عليه وسلم عليه وسلم من المعارف والإسرار والعلوم المها عليه وسلم من المعارف والإسرار والعلوم المها عليه وسلم عليه وسلم المعارف والإسرار والعلوم المعارف والإسرار والعلوم المعارف والإسرار والعلوم المعارف والمعارف و

<sup>(</sup>١) من سقطات ابن تيمية \_ وما أكثر سقطاته \_ دعواه أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم اتخذ العذبة صبيحة الليلة التي رأى فيها هذه الرؤية ليغطى موضع كف الله من كتفه ! ! وهذا هو التجسيم بعينه ، تعالى الله عنه علوا كبيرا . وليس معنى وضع الكف أو اليد (منه سبحانه ) إلا عبارة عن التجلى الخاص بصفة العلم ، لأن الرؤيا من عالم المثال الذي تظهر فيه المعانى بصور محسوسة ، وهذا كما أول النبي صلى الله عليه وسلم رؤيا شرب اللبن ، بالعلم ولبس القميص بالدين . أما العذبة فهى عادة عربية ، كان العرب يستعملوها لمصالح ، منها اتقاء حر الشمس وسن لنا لبسهما .

<sup>(</sup>۱) أراد مروان وهو وال على المدينة من قبل معاوية أن يختبر حفظ أبى هريرة فدعاه ، فسأله عن حديث ، فحدثه به فكتبه من غير علمه ، وبعد سنة ، دعاه ، وزعم له أنه نسى الحديث ، فحدثه به ثانيا : فعرضه على ماكتبه ، فوجده لم يخرم منه حرفا .

اللدنية فأراد إيصالها إلى آل بيته الأطهار وتطهيرهم من كل رجس وجهل ودنس ولذلك لم يقبل دخول غيرهم من أزواجه صلى الله عليه وسلم معهم ، إرادة لأختصاصهم بتلك المعارف والأسرار، فكانوا بحور العلم . وجبال المعرفة ، حتى كان الصحابة بقولون ، في الحسن والحسين عليهما السلام وهما شابان : إن ولدى رسول الله صلى الله عليه وسـلم يغران العلم (٢) غراً ، إلى غير هذا ممـا يطول تتبعه ، ولا يمكن استقصاؤه لا سيما من حكايات الأولياء المتواترة بنحو هذا ، قال الشيخ الأكبر في رسالة « نسب الخرقة » ومذهبنا في لباس مريدي التربية هو على غير ما هو عليه الأمر اليوم ، وذلك أن الشيخ المربى ينظر في حال المريد الذي يريد أن يلبسه ، فأى حال يكون للمريد فيه نقص ، فإن الشيخ يتلبس بذلك الحال ، حتى يتحقق به ويغمره فتسرى قوة ذلك الحال في الثوب الذي يكمون على الشيخ فيجرده في الحال ويكسوه ذلك المريد ، فيسرى فيه سريان الخمر في أعضائه ، فيغمره ويتم له الحال وهذا اليوم عزيز ه ، وقال في ( الفتوحات المكية ) في الباب الخامس والعشرين ، بعد ما ذكر أنه كـان لا يقول بالخرقة حتى رآى الخضر عليه السلام يلبسها للناس ، ما نصه : فجرت عادة أصحاب الأحوال إذا رأوا أحدا من أصحابهم عنده نقص في أمر ، وأرادوا أن يكملوا له حاله ، يتحد به هذا الشيخ ، فإذا أتحد به ، أخذ ذلك الثوب الذي عليه في حال ذلك الحال، ونزعه وأفرغه على الرجل الذي يريد تمكلة حاله، ويضمه فيسرى فيه ذلك الحال ، فيكمل له ذلك الأمر فهذا هو اللباس المعروف عندنا والمنقول عن المحققين من شيوخنا .

وقال أيضا فى الفتوحات لما تكلم على أسرار الأقطاب العيسويين : منها إذا إنهم أرادوا أن يعطوا حالا من الأحوال التي هم عليها ، وهى تحت سلطانهم

<sup>(</sup>١) غره بالعلم ، أي لقمه إياه . يقال غر الطائر فرخه إذا زقه .

لما يرون في ذلك الشخص من الاستعداد إما بالكشف وإما بالتعريف الإلاهي ، فيلمسون ذلك الشخص ، أو يعانقونه ، أو يقبلونه ، أو يعطونه ثوبا من لباسهم ، أو يقولون له أبسط ثوبك، ثم يغرفون له مما يريدون أن يعطوه ، والحاضر ينظر أنهم يغرفون له من الهواء ، ويجملونه في ثوبه على قدر ما يحد لهم من الغرفات ، ثم يقولون له ضم ثوبك إلى صدرك ، أو ألبسه على قدر الحال الذى يحبون أن يهبوه إياها ، فبأى شيء فعلوا من ذلك ، سرى ذلك الحال في ذلك الشخص المــأمور المراد به من وقته ، لا يتأخر ، قال : وقد شكى جرير بنعبد الله البجلي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه لا يثبت على ظهر الفرس، فضرب فى صدره بيده ، فما سقط عن ظهر فرس بعد ، ونحس رسول الله صلى الله عليه وسلم مركوبا كان تحت جابر بن عبد الله ، بطيئا يمشى به في آخر الناس ، فلما نخسه لم يقدر صاحبه على إمساكه ، وكان يتقدم على جميع الركاب ، وشكى أبو هريرة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم سوء حفظه ، فقال يا أبا هريرة أبسط رداءك ، فبسط أبو هريرة رداءه ، فاغترف رسول الله صلى الله عليه وسلم غرفة من الهواء أو ثلاث غرفات و وألقاها في رداء أبي هريرة ، وقال « ضم رداءك إلى صدرك » و فضمه إلى صدره فما نسى بعد ذلك شيئا سمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم . وهذا كله من هذا القام ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ .

وقال السهروردى فى «عوارف المعارف»: وسر الخرقة أن الطالب الصادق إذا دخل فى صحبة الشيخ وسلم نفسه، وصار كالولد الصغير مع الوالد يربيه الشيخ بعلمه المستمد من الله تمالى بصدق الافتقار، وحسن الاستقامة، ويكون الشيخ بنفوذ بصيرته، الإشراف على البواطن. فقد يكون المريد يلبس الخشن كثياب المتقشفين المتزهدين، وله فى تلك الهيئة من الملبوس هوى كامن فى نفسه ليرى بعين الزهاد. فأثد ما عليه لبس الناعم، وللنفس هوى واختيار فى هيئة من الملبوس فى قصر الذيل والـكم وطوله. وخشونته ونعومته على قدر

حسبانها وهواها؛ فبلبس الشيخ مثل هذا الراكن لتلك الهيئة ثوبا يكسر لذلك على نفسه هواها وغرضها ، وقد يكون على المريد ملبوس ناعم أو هيئة في الملبوس تشرئب النفس إلى تلك الهيئة بالهادة ، فيلبسه الشيخ ما يخرج النفس من عادتها وهواها ، فتصرف الشيخ في الملبوس ، كتصرفه في المطعوم ، وكتصرفه في صوم المريد وإفطاره، وكتصرفه في أمر دينه إلى ما يرى له من المصلحة من دوام الذكر ، ودوام التنفل في الصلاة ، ودوام التلاوة ودوام الخدمة ، وكتصرفه فيه برده إلى الكسب أو الفتوح أوغير ذلك ، فلاشيخ إشراف على البواطن ، وتنوع الاستعدادات، فيأمركل مريد من أمر معاشه ومعاده بما يصلح له ، والمريد الصادق الملتهب باطنه بنار الإرادة في بدء أمره ، وحدة إرادته ، كالملسوع الحريص على من يرقيه ويداويه فإذا صادف شيخا انبعث من باطن الشيخ صدق العناية به لإطلاعه عليه وينبعث من باطن المريد صدق المحبة بتألف القلوب ، وتشام الأرواح، وظهور سر السابقة فيهما ، لاجتماعهما لله وفي الله وبالله ، فيكمون القميص الذي يلبس المريد خرقة تبشر المريد بحسن عناية الشيخ به ، فيعمل عند المريد عمل قميص يوسف عند يعقوب عليهما السلام ، وقد نقل أن إبراهيم الخليل عليه السلام ، حين ألتي في النار ، جرد من ثيابه ، وقذف في النار عريانا ؟ فأناه جبريل عليه السلام بقميص من حرير الجنة وألبسه إياه ، وكان ذلك عند إبراهيم عليه السلام ، فلما مات ورثه إسحاق ، فلما مات ورثه يعقوب ، فجعل يعقوب عليه السلام ذلك القميص في تعويذ وجعله في عنق يوسف فكان الأيفارقه ، فلما ألقي في البئر عربانا جاءه جبريل ، وكان عليه التعويذ . فأخرج القميص منه وألبسه إياه .

أخبرنا الشيخ العالم رضى الدين أحمد بن إسماعيل القزويني إجازة . قال : أنا أبو إسحاق أبو سعد محمد بن أبي العباس قال : أنا القاضي محمد بن سعيد قال : أنا أبو إسحاق أحمد بن محمد . قال : حدثنا مخمد

ابن جعفر . ثنا الحسن بن علويه . ثنا إسماعيل بن عيسى . ثنا إسحاق بن بشر . عن ابن السدى ، عن أبيه ، عن مجاهد ، قال كان يوسف أعلم بالله تعالى من ألا يعلم أن قميصه لايرد على يعقوب بصره ، ولكن ذاك كان قميص إبراهيم ، وذكر ما ذكرناه . قال : فأمره جبريل أن أرسل بقميصك ، فإن فيه ريح الجنة لا يقع على مبتلى أو سقيم إلا صح وعوفى ، فتكون الخرقة عند المريد الصادق متحملة إليه عرف الجنة لما عنده من الاعتداد بالصحبة ، ويرى لبس الخرقة من عناية الله به وفضل من الله ، اه . وقال بعض من اختصر ( بهجة الأسرار ) للشطنوفي : واعتقادى أن المراد بالخرقة نوع من تصرف الصالحين لمن ألبسوه ذلك . كما تصرف النبي صلى الله عليه وسلم بضربه في صدر جرير ، حتى يثبت على الفرس ، ولم يكن يثبت قبل ذلك . وأنه صلى الله عليه وسلم أخذ شيئًا وأعطاه أبا هريرة ، فصار بعد ذلك لا ينسى شيئًا . وكمان مخلاف ذلك ، وكما ينقلون عن الشييخ على الطواسي أنه ركض اليافعي نفع الله بهما ، وحاشا الشريعة مجرد ابس الخرقة قربة موصلة إلى الله تعالى يحافظ عليها بسند ينتهى إلى رب العالمين ، و إن ألبس النبي صلى الله علميه وسلم جماعة فهو لفوائد أخر على وجه التصرف والدعاء، ولوكان مجرد ابس الخرقة من مـتحبات الشرع ، لـكان علماء الشريعة أولى بذاك فهم ورثته صلى الله عليه وسلم ه.

وقال: العارف الشعراني في (مدارج السالكين) واعلم يا أخي أن السر في البس الخرقة عند الكمل من العارفين، أنهم يخلعون على المريد الصادق جميع الأخلاق المحمدية، حين إلباسهم له قلنسوة، أو قميصا، أو ينزعون منه حال أمرهم له ينزع قلنسوته مثلا، جميع الأخلاق الردية، فلا يحتاج المريد بعد ذلك اللباس إلى معالجة خلق من الأخلاق الشريفة، بل تصير سجيته تعطى الأخلاق الحسنة من غير تكلف. وأما إلباس الخرقة لغير العارفين، فإنما ذلك تبركا وتشما بالقوم لاغير ه.

وقال السيد شيخ بن محمد الجفري في (كنز البراهين الكسبية ) بعد نقل ً كلام في الخرقة ما نصه: فالمريد الصادق إذا دخل تحت حكم الشيخ وصحبته ، وتأدب بأدبه ، سرى من باطن الشيخ إلى باطن المريد سر كسراج يقتبس من سراج ، قال الرداد : وقد أجمل المشايخ في ذكر الخرقة ، فمنهم من قال : هي خرقة إرادة ، وخرقة تشبه ، وخرقة تبرك ، ومنهم بن قال : هي خرقتان خرقة تعريف ، ,وخرقة تشريف ، ومنهم من قال : خرقة إرادة ، وخرقة تشبه ، وقال سيدى الشيخ أبو بكر الميدروس رضي الله عنه : الخرقة في حقيقتُها خرقة واحدة ، وإن تعددت بأيدى المتمسكين بها ، فإنها سبب بين الله وبين العباد ، لا تعدد حقيقة كالعروة للمتمسكين ، والحبل للمعتصمين ، وهي من حيث تفاوت الناس في معناها لاتتناهي ، كالمناهج للسالكين ، والمعارج للمريدين ، والمدارج للعارفين ، والمباهج للمحققين ، لأنها من السبل الموصلة ، والناس في هذه المعاني يتفاوتون على حسب ما هم به مع الحق ، وما هو به معهم ، والشيخ يد الله في أهل إرادته ، وسره بين أهل طاعته، قال الله تعالى: ( يد الله فوق أيديهم فمن نكث فإنما ينكث على نفسه ) ومن حيث رسوم الأحكام هي خرق ثلاث مجازية ، وهي خرقة التأليف، وجوازية وهي خرقة التعريف ، و إجازة وهي خرقة التصريف ، فالحجازية للمجيبين المتشبهين ، وبها يتألفون مشاهد الطريق ، والجوازية للمريدين المتمسكين ، وبها يتعرفون شواهد الهداية والتوفيق ، والإجازية للمــــدأة الداعين ، وبهـــا يتصرفون في معاقد أحكام العلم والتحقيق ، فالخرقة الأولى لطلابها رعاية ، والثانية لأصحابها هداية ، والثالثة لأربابها ولاية اه ، وقال السيد عيدروس بن عمر الحبشي في ( عقد اليو اقيت الجوهرية ) قال سيدنا عبد الله الحداد : إذا قيل فلان أخذ عن فلان ، ليس معناه أنه أخذ عنه في كتاب ، إنما معناه أنه اقتدى به في سيرته ، بأخلاقه وأفعاله وأقواله ، فإذا فعل ذلك ، فذلك له شيخ ، وهو له مريد اه ، ولبس الخرقة في عرف السادة الصوفية واصطلاحهم عبارة عن الصحبة وأخذ العهد وتلقين الذكر، وحقيقته تصرف الشيخ في المريد بل تصرفه في قلبه، وسريان روحه في روح المريد، وتربيته بالباطن ه، وقال البديري في (ثبته المسمى بالجواهر الغوالي في الأسانيد العوالي) نقلا عن العارف الشعراني : ولا تظن يا مسكين، أنها خرقة بلغة أو خضراء أو حمراء أو زرقاء توضع على الأكتاف ، مع وجود ارتكاب أردى الأوصاف، وَإِنما هي عبارة عن لبس يضعه على جسده الشيخ الواصل الطاهر الأنفاس. برهة من الزمان ، ثم ينزعه و يلبسه حالا لذلك المريد ، فيزول ما كان عنده من وصف ذميم ، و يبدل بوصف حميد ، وخلق كريم اه.

وقال الصفى القشاشى فى (السمط المجيد) وسر إلباس الخرقة إذا كان البسما للإرادة لا للتبرك فقط، أن ينظر الشيخ الربى فى حال المريد الذى يريد أن يلبسه فأى حال يكون للمريد فيه نقص فإن الشيخ يتلبس بذلك الحال، حتى يتحقق به ويغمره فتسرى قوة ذلك الحال فى الثوب الذى يكون على الشيخ فيجرده فى الحال ويكسوه ذلك المريد فيسرى فيه سريان الخمر فى أعضائه فيغمره، ويتم له الحال، ولا عجب من أمر الله كما وقع لسيدنا يوسف عليه السلام مع أبيه يعقوب عليه السلام كما وقع للشيخ نجم الدين الكبرى مع بابا فرج التبريزى، فذكر حكايته السابقة، ثم قال: وهذا وإن كان عزيزا اليوم. لكن سيدنا على لكونه من أكابر الورثة المحمديين من الصحابة، فلا ينبغى أن يشك فى أنه من أهل هذا الشأن العلى، والفيض السارى، والحسن البصرى أيضاً لا يليق من أهل هذا الشأن العلى، والفيض السارى، والحسن البصرى أيضاً لا يليق التوقف فى كونه فى ذلك الوقت من أهل الإرادة، الاحقاء بهذا الإلباس الخاص فخير ذلك مسترسل، ولمكل منهم نصيب بقدره ه.

#### فصل

فهذا سر إلباس الخرقة عند أول من استحسمها من الشيوخ العارفين ، لكنها

لما اشتهرت بين المتأخرين من الصوفية والمتشبهين بهم ظن من ليس منهم أنها رواية لباس مجرد عن الشروط والأداب وسلوك طريق الوصول إلى الله تعالى ، خال عن السر والحكمة ، فتهافتوا على روايتها وصار يلبسها ويلبسها من ليس من أهلها ، وإن قلت من العمل والسلوك ، إلى السند والرواية ، وخرجت من يد المشايخ العارفين وانتظمت في أثبات الراوين ومعاجم المحدثين ، فظن من لا علم له ، بأصولها وشروطها أن لبسها وروايتها واتصال السند المسلسل بها هي الغاية القصوى ، والنهاية العظمي منها . وهو خاطيء في ظنه ، كاذب في دعواه ، كابن تيمية وابن خلدون . ولهذا لما رأى المشايخ العارفون أنه قد شاركهم في لبسها وإلباسها من ليس منهم ، قسموها إلى خرقة إرادة لأهل السلوك ، وخرقة تبرك لأهل الرواية ، والتبرك كاذكره السهروردي في (العوارف) ومن جاء بعده من المصنفين في الخرقة والمتكلمين عليها في كتبهم .

## فصل

ومما يؤيد شرف الحرقة وفضلها ، وأن المراد منها ما ذكره المارفون ، وكونها عتبة الدخول في طريق أهل الله مع ما يسرى من الشيوخ إلى المريدين بواسطتها من الحال الجاذب للبواطن إلى الحضرة الإلهية ، كون النبي صلى الله عليه وسلم ألبسها جماعة في المنام واليقظة أيضا ، منهم العارف السكبير أبو البيان بشاء بن محمد ابن محفوظ القرشي المتوفى سنة إحدى وخمسين وخمسمائة الذي تنسب إليه الطريقة المبيانية ، ققد ألبسه النبي صلى الله عليه وسلم الحرقة يقظة . وبقيت عنده مدة حياته وبعد وفاته . وكان الناس يزورونها ويتبركون بها كما رواه جماعة منهم الحافظ أبو الفتوح أحمد الطاوسي في كتابه (جمع الفرق لرفع الخرق) ومنهم العارف الكبير سيدي إبراهيم المتبولي ، وتلميذه سيدي على الخواص ، وأبو المواهب الشناوي .

قال الصفى القشاشى: رأيت فى بعض مجاميع شيخنا أبى المواهب قدس سره بخطه . قال : وأخذت عن عمى عبد الوهاب هو الشناوى والشيخ حسن الدنجيهى والشيخ أحمد بن قاسم ، عن سيدى على الخواص ، عن سيدى إبراهيم المتبولى ، عن النبى صلى الله عليه وسلم بالكيفية المعهودة بين القوم ، ولم يمت الخواص حتى أخذ ذلك ، ووصله إلى ذلك ، كثرة الصلاة على النبى صلى الله عليه وسلم ، حتى كان يصلى خسين ألف صلاة كل يوم .

قال الفشاشى : وقد ذكرشيخنا رضى الله عنه أنه لم يمت حتى أخذ عن النبى صلى الله عليه وسلم يقظة كالمتبولى ، قلت : وقد ذكر هذا العارف الشعرانى فى كتابه (الأنوار القدسية فى بيان قواعد الصوفية ) لما أورد سند التلقين فقال : ولى طريق آخر بينى وبين رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلان فقط ، وذلك أنى أخذت عن سيدى على الخواص وهو أخذ عن الشيخ سيدى إراهيم المتبولى . وهو أخذ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يقظة ومشافية بالكيفية المعلومة عند القوم ، فى عالم الروحانيات شم إن سيدى عليا الخواص لم يمت حتى أخذ عن النبى صلى الله عليه وسلم من غير واسطة ، كما أخذ سيدى إبراهيم المتبولى ه .

وقال: الحافظ الصوفى أبو الحسن على بن يوسف الشطنوفى فى ( بهجة الأسرار ) أخبرنا قاضى القضاة شيخ الشيوخ شمس الدين أبو عبد الله المقدادى ،المعروف سمعت الأشياخ الثلاثة الشيخ العارف أبا الحسن على بن سليان البغدادى ،المعروف بالخباز . والشيخ الصالح أبا زكريا يحيى بن يوسف بن يحيى الصرصرى ، والشيخ العالم كال الدين أبا الحسن محمد بن محمد بن وضاح الشهر بانى ، قالوا : سمعنا الشيخ الجليل أبا محمد على بن إدريس اليعقوبى ، يقول : سمعث شيخنا الشيخ القدوة على ابن الهيتمى رضى الله عنه ، يقول سمعت شيخنا الشيخ القدوة تاج العارفين أبا الوفا رضى الله عنه ، يقول سمعت شيخنا الشيخ القدوة أبا محمد الشنبكى ، يقول : كان شيخنا الشيخ أبو بكر بن هوار رضى الله عنه ، شاطرا يقطع المطريق بالبطائح ، ومعه شيخنا الشيخ أبو بكر بن هوار رضى الله عنه ، شاطرا يقطع المطريق بالبطائح ، ومعه

رفقاء ، وكان مقدمهم ، وكانوا يجلسون على تلك المعابر يقتسمون أموال الناس ، فسمع ليلة امرأة تقول لزوجها أنزل ههنا لئلا يأخذنا ابن هوار وأمحابه ، فاتعظّ وبكي ، وقال : الناس يخافوني وأنا لا أخاف الله تعالى ، وتاب في وقته ذلك ، وتاب أصحابه ممه ، وانقطع مكانه متوجها إلى ربه عز وجل على قدم الصدق والإخلاص في إرادته ، فوقع عنده أن يسلم نفسه إلى من يوصله إلى ربه عزوجل، ولم يكن بالعراق يومئذ شميخ مشهور من أهل الطريق، فرآى في منامه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبا بكر رضى الله عنه فقال له : يارسول الله ألبسني خرقة ، فقال له: يا ابن هوار ، أنا نبيك ، وهذا شيخك . وأشار إلى الصديق رضي الله عنه ، ثم قال : يا أبا بكر ألبس سميك ابن هوار كما أمرت ، فألبسه الصديق رضي الله عنه ثوبا وطاقية وأمر يده على رأسه ومسح على ناصيته ، وقال : بارك الله فيك ، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم : يا أبا بكر بك تحيا سهنأهل الطريق من أمتى بالعراق بعد موتها ويقوم منا أرباب الحقائق من أحباب الله تعالى بعد دروسها ، وفيك تـكون المشيخة بالعراق إلى يوم القيامة ، وقد هبت نسمات الله تعالى يظهورك ، وأرسلت نفحات الله بقيامك ، ثم استيةظ فوجد الثوبوالطاقية بعينهما عليه ، وكانت على رأسه ثواليل فلم يرها ، وكأنه نودى في الآفاق إن ابن هوار ، وصل إلى الله عز وجل . فهرع إليه الخلق من كل قطر ، وبدت علامات قربه من الله عز وجِل الخ .

وقال أيضا في ترجمة الشيخ على الهيتمي وكانت عنده الخرقتان اللتان ألبسهما أبو بكر الصديق رضى الله عنه أبا بكر بن هوار رضى الله عنه في النوم، واستيقظ فوجدهما عليه وهما ثوب وطاقية، وأعطاهما ابن هوار لمريده الشيخ أبى محمد الشنبكي رضى الله عنه: وأعطاهما الشنبكي لمريده تاج العارفين أبي الوفا، رضى الله عنه، وأعطاهما تاج العارفين لمريده الشيخ على بن الهيتمي رضى الله عنه، وأعطاهما ابن الهيتمي لمريده الشيخ على بن إدريس رضى الله عنه، فقدتا من بعده ه.

وذكر أيضا في ترجمة الشيخ على بن وهب السنجارى بسنده إليه أنه رآى أيام طلبه للعلم أبا بكر الصديق رضى الله عنه في النوم ، فقال لى : يا على قد أمرت أن ألبسك هذه الطاقية ، وأخرج من كه طاقية ووضعها على رأسي قال : فاستيقظت والطاقية بعينها على رأسى ، وذكر حكاية طويلة في رؤيته الخضر عليه السلام ، ثم النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، ثم رؤية الحق سبحانه وتعالى ، وأمره اياه عالإرشاد . فكان لبس الخرقة بداية الفتح .

وذكر بسنده عن الشيخ الجليل العارف أبي عبد الله محمد بن أحمد البلخى أحد أصحاب الشيخ مولانا عبد القادر الجيلاني رضى الله عنه: أنه وقع له مثل ذلك يقظة مع على بن أبي طالب عليه السلام، وذلك في أول ليلة من اجتماعه بمولانا عبدالقادر رضى الله عنه ، وكان مع على عليه السلام بعض الملائكة ، في قصة طويلة وكم لهؤلاء من نظير ، لا سيما من لبسما من يد المشايخ العارفين بعد الانتقال ، بطريق المنام ، والاجتماع الروحاني في اليقظة ، وكل ذلك مما يدل على اعتبارها وشرفها و بركة ما أودع من السرفيها .

### فصل

أما حديث الخرقة الذي يروونه عن النبي صلى الله عليه وسلم: أنه نزل بها من الجنة ليلة المعراج بعدما لبسها من يد جبريل عليه السلام ، فباطل موضوع (۱) و إن ذكره بعض الصوفية وصححه كأبن عراق ، فإنه قال في رسالته في الخرقة : وليعلم أنه لا شك أن اليد كانت فيا بين يدى النبي صلى الله عليه وسلم إلى زمن

<sup>(</sup>۱) وكذلك ما يقال له : أن صلاة الفاتح نزلت في ورقة خضراء من الجنة تحت وسادة أحمد التيجانى ، كنذب سخيف وصلاة الفاتح من إنشاء البكرى كما هو معلوم .

سيد الطائفة أبى القاسم الجنيد، يد عهد ولبس وتحكيم، وصحبة وأدب، خلافة لما ذهب إليه جماعة من المتفقية ، فإنهم يزعمون أنه لم يكن إلا مجرد الصحبة دون ما ذكر أين هم عما رواه الإمام العلامة قدرة العلماء العاملين ولسان العارفين مربي المريدين ومرشد السالكين أبو السرى أحمد بن القاضي الكبير أبي بكر محمد البكرى القرشي في كتاب ( تلخيص القواعد الوفية في أصل حكم خرقة الصوفية ) وقال : رحمه الله هذا الاعتراض وهم من قوم ، وقلة علم من آخرين ، بل الصحيح المعروف عند الجم الغفير المتضلمين من متفرقات العلوم والأخبار ، المطلمين على غوامض الأسرار ، أنه لبس محقق متصل لانزاع فيه ، وقد صح أن جبريل ألبس النبي صلى الله عليه وسلم ، وهو عليه الصلاة والسلام ألبس جمعًا من الصحابة رضى الله عنهم ، كأبى بكر وعمر وعلى و بلال وعمار وصهيب وحذيفة وعائشة ، وحفصة وسودة وأم خالد وغيرهم ، فأما لبسه صلى الله عليه وآله وسلم من جبريل، فرواه الإمام العلامة أبو السرى أحمد المشار إليه، بسنده المقصل بالحافظ الإمام. الحجة أبي طاهر أحمد بن محمد بن أحمد السلغي الأصفهاني ، قال : أخبرني الشيخ فلان عن فلان بأسانيد صحيحة متصلة إلى الإمام أحمد بن حنبل قال : أخبرنا الإمام موسى الـكاظم، قال: أخبرنا أبي جعفر الصادق، قال: أخبرنا الإمام محمد الباقر ، قال : أخبرنا الإمام على زين العابدين ، قال : أخبرنا الإمام الحسين. ابن على ، قال : أخبرنا أمير المؤمنين على بن أبي طالب كرم الله وجهه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( لمــا عرج بى إلى الــاء السابعة أمسك جبريل. بيدى بعد المناجاة وأدخلني الجنة فرأيت فيها قصرا من ياقوتة حمراء ، فيهصندوق. من نور علميه قفل من نور فقلت : يا أخي جبريل ما في هذا الصندوق ؟ فقال : فخرك ونخر أمتك من بعدك إلى يوم القيامة ، ثم فتح الصندوق وأخرج منه خرقة الفقر وأابسنيها، وقال: ياحبيب رب العالمين يا محمد قد أمرنى الحق سبحانه وتعالى أن ألبسها لك ) قال الإمام رضى الله عنه ، فلما جال بها النبي صلى الله علميه وسلم فى الجنة قال الفقر فخرى و به افتخر وفى رواية ( فخرى وفخر أمتى من بعدى ).

قلت : وكل هذا باطل لا أصل له ، و إن بالغ في إثباته هذا العارف رضي الله عنه ، ومن نقل عنه تصحيحه أيضاً وهو أبو العباس الرداد صاحب كتاب ( تلخيص القواعد الوفية ) ويحسن أن أذكر هنا ما قاله ابن حجر الهيتمي في ( فهرسته ) إذ اختصر فيها رسالة الخرقة المذكورة لأبن عراق ، وقال : قبل إيراد الرسالة مانصه : لي في لبس الخرقة وإرخاء العذبة وتلقين الذكر طرق أخرى تلقيتها عن الشيخ العارف قطب الوقت محمد بن عراق رضى الله عنه المهاجر إلى المدينة الشريفة، فجاور فيها مدة مديدة على أكمل أحوال القوم، وتوفى بمكة سنة اثنتين وثلاثين وتسعمائة ، وقد أجمع أهل عصره على أنه لم يكن في عصره ولا قبله بأزمان ولا بعده من يدانيه فضلا عن أن يساويه ، في كونه ملزما على السنة وآدابها وكالاتها وأحوالها الباهرة . وعلى أنه لوكان في زمن أبي القاسم القشيرى لذكره من جملة رجال رسالته ، وعلى أنه وصل من الورع والزهد والإرشاد والتربية وكرم الأخلاق وكثرة الكرامات إلى ما لم يصل إليه أحد من أهل عصره ، وهو و إن لم ألقه لكن شيخنا الإمام العالم الصالح الشيخ محمد الحطاب الكبير أخذ تمنه جميع مروياته ومجازاته ، ونحن أخذنا ذلك عن شيخنا المذكور ، وله أعنى العارف ابن عراق كـتاب مؤلف ( في لبس الخرقة ) وماذكر معه ذكر فيه لها خمس طرق بأسانيده المشتملة على كشير مما لا يراه أئمةالحديث ، وسننبه على بعضه ، و إنما ذكر ناها مع ذلك تبركا بالقوم ، لا سما على رأى من يقول الإلهام حجة ، فأهل الطريق والجمع المعتبرون منهم إذا أطبقوا على شيء فغير بعيد أن يكون من جملة ما ألهموه ، فيكون حقا في باطن الأمر ، وإن كان علماء الظاهر لا يقيمون له وزنا . ثم لما وصل ابن حجر في التلخيص إلى هذا الموضع. قال عقبة: هكذا ساق الشيخ هذه المعضلات كما ذكر وكان الأولى به

بل المتعين عليه ترك هذا كله ، فإنه من أقبح الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد أجمعوا على أن تممد الكذب عليه صلى الله عليه وسلم من أكبر الكبائر ، بل بالغ الإمام الجليل والد إمام الحرمين أبو محمد الجويني فقال: إنه كفر يخرج به الإنسان من الإسلام إلى الكفر ، فتفطن اذلك . ثم قال ابن حجر قال: الشيخ يعنى ابن عراق تفريعاً على ذلك الحديث الموضوع الذى التبس عليه حكمه ، حتى ظنه صحيحاً ، وحتى غلط بعض الفقهاء الذين أن كروه ، كل ذلك لعدم معرفته بفن الحديث ، فلما كان الحال كما ذكر ، لبس الخرقة سادات القوم من أيدى سادات التابعين ، فلما كان الحال كما ذكر ، لبس الخرقة سادات القوم من أيدى سادات التابعين ، وأجل قصدهم التزين بزى أهل السنة ، والحرص على الاتصال بمن أخذت عنه ه .

قلت: ومن عدم معرفته بالحديث كونه أورد الحديث بدون إسناد مع قوله عن السلفى أنه قال: حدثنا فلان عن فلان ، ولوكان له إلمام بالفن لأورده بسنده حتى يبرأ من عهدته ، ويعرف الناظر فيه مرتبته من معرفة حال رجاله .

وقد أورده السيد شيخ ابن عبد الله العيدروس في كتابه (في التصوف) مسنداً من جهة الرداد صاحب تلخيص القواعد الوفية .

قال: السيد شيخ: أخبرنا شيخنا الفقيه جمال الدين محمد بن أحمد أبو الفضل، أخبرنا شيخنا القاضى العلامة جمال الدين محمد بن مسعود الأنصارى، أخبرنا الشيخ الفاضى الإمام جمال الدين محمد بن سعيد المعروف بابن كثير القرشى، أخبرنا الولى الصالح العلامة شهاب الدين أحمد بن أبى بكر الرداد الصوفى الصديقى، أخبرنا الشيخ أبو الحسن على بن أبى بكر المقرى إجازة، أخبرنى الشيخان الأكبران الفقيه شهاب الدين أحمد بن أبى الخير بن منصور الشماخى، وتقى الدين عمر بن على الن عبد الله بن محمد بن أبى الخير الشعبى، قالا: أخبرنا القاضى الكبير فخر الدين إبراهيم الطبرى المكي سماعاً عليه بكر بن محمد بن إبراهيم الطبرى المكي سماعاً عليه بكر بن محمد بن إبراهيم الطبرى المكي سماعاً عليه به الشعبى،

وإجازة للشماخي ، قال الرداد : وأخبرني الصالح جمال الدين محمد بن عمر الحاجر قراءة مني عليه بالمدرسة الغربية بزييد ، وأجازني عن القاضيين الإمامين العالمين برهان الدين إبراهيم بن عمر العلوى ، وموفق الدين على بن أبي بكر بن شداد المقرى ، عن أبي الخير الشماخي وابن أبي الخير الشعبي ، عن القاضي فخر الدين قال : أخبرنا الشيخ الإمام القدوة سلطان أهل الحقيقة والشربعة فخر الدين أبو عبد الله محمد بن إبراهيم بن أحمد أبي الفوارس الحيري الفارسي ، قال : أخبرنا الإمام الحافظ شيخ الإسلام أبو طاهر أحمد بن محمد بن أحمد السلقي ، الأصبهاني . قال : أخبرنا البقال ، قال : أخبرنا القاضي السعيد قال : أخبرنا الإمام موسى أبو عبد الله بن الإمام أحمد بن حنبل ، قال : أخبرنا الإمام موسى أبو عبد الله بن الإمام أحمد بن حنبل ، قال : أخبرنا الإمام موسى أحمد بن حنبل ، قال : أخبرنا الإمام موسى أحمد بن حنبل ، وفيه انقطاع .

وقد نص جمع من الحفاظ على بطلان حديث ( الفقر فخرى و به افتخر ) .

# فصل

الوجه الرابع: أن الخرقة تروى أيضاً من جهة أبى بكر رضى الله عنه ، وإن كانت روايتها من جهته نادرة ، فما قاله ابن تيمية فى روايتها عن على ، فهو بعينه وارد فى روايتها عن أبى بكر ، فإن كان المراد بها الأحوال العرفانية ، وحقائق القلوب ، فهما فى ذلك أعنى عليه وأبا بكر رضى الله عنهما سواء ، وإن كان المراد بها مجرد لباس الأبدان فهما أيضاً فيه سواء ، والحديث الذى ذكره ابن تيمية شامل لها معا ، فإن الخرقة الطيفورية الشامية المنسوبة إلى الشيخ طيفور الشامى ، وهى المدروفة بالهند بالمدارية ، ويقال الشاهمدارية نسبة إلى شاه مدار،أحد رجالها ، ويقال لها الصديقية ، تروى من طريق الشيخ محد علاء الدين فاضل الشاه مدارى ، عن الشيخ بديع الدين الشامدار الذى تنسب إليه عن حسام الدين الشاه مدارى ، عن الشيخ بديع الدين الشامدار الذى تنسب إليه

الطريق ، عن الشيخ طيفور الشامى الذى تنسب إليه أيضاً عن يمين الدين الشامى عن الشيخ عبد الله حامل راية النبى صلى الله عليه وسلم ، عن أبى بكر الصديق رضى الله عنه . هكذا ذكره جماعة تبعاً للغوث فى (كتابه الدرجات) ولا يخفى ما فيه ، قال العجيمى : ولا يبعد أن يكون بعضهم أخذ بالروحانية عن بعض ، فيكون متصلا .

قلت: الطرق التي تروى من جهة أبى بكر رضى الله منه كلما منقطعة من جهة الظاهر، وإنما تروى من جهة الاجتماع الروحاني.

فإن الطريقة المشهورة التي تروى من جهته رضي الله عنه هي النقشبندية ، وهي منقطعة الإسناد في موضعين من جهة الظاهر ، متصلة فيهما من جية الأخـذ الروحاني ، وفي موضع ثالث من جهتهما معاً ، فإن بهاء الدين محمد بن محمد البيخاري المعروف بنقشبند ، أخذ عن الشيخ أمير كلال ، عن الخواجة محمد بابا السماسي ، عن الخواجة على الراميةني ، عن الخواجة الأنجير فغنوي ، عن الخواجة عارف الريوكري عن الخواجة عبد الخالق الفجدواني ، عن الخواجة يوسف الهمداني ، عن أبي على " الفارمدي ، عن أبي القاسم الـكركاني الطوسي ، عن أبي الحسن الخرقاني ، وهو من روحانية أبى يزيد البسطاسي ، وهو من روحانية الإمام جعفر الصادق ، وهو من القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق: وهو من سلمان الفارسي ، وهو من أبي بكر الصديق رضي الله عنه ، وفي أخذ القاسم بن محمد عن سلمان الفارسي رضي الله عنه انقطاع لا يمكن اتصاله لا من جهة الظاهر ، ولا من جهة الاجتماع الروحاني ، لأنه عند وفاة سلمان الفارسي كان القاسم صغيراً ابن سنتين أو ثلاث ، لا يتصور منه الأخذ من الجهتين ، فلذلك قال الأئمة من أهل الطريق إن سند الطريقة النقشبندية راجع أيضاً إلى على علمية السلام ، لأن انتفاضة جعفر الصادق الحقة إنما هي عن والده عن أحداده إلى على عليه السلام .

وأما الطريقة الصديقية فإنها روحانية محضة ، وغالباً من تلقاها عن أبى بكر رضى الله عنه ، فى القرن الرابع والخامس وما بعدها كأبى بكر بن هوارى ، وأبى عبد الله الهزميرى ، وغيرها .

وذكر صاحب (المنح البلدية في الطريقة الملامتية) سنداً متصلا بأبي بكر الصديق رضى الله عنه من جمة جابر بن عبد الله رضى الله عنهما ، إلا أنه من جهة أهل الظاهر ، تم هو مع ذلك لا يصح ، فإنه أورده من طريق المراغى ، عن القطب إسماعيل الجبرتي ، عن جمال الدين محمد بن أبي بكر الضجاعي ، عن البرهان إبراهيم بن عمر العلوى ، عن تقى الدين عمر بن على الشعبي ، عن أحمد بن موسى الحموى ، عن أبي البمن بن عساكر ، عن تقي الدين أبي عمر بن الصلاح ، عن أبي الحسن المؤيد بن محمد الطوسي ، عن أبي الأسعد هبة الرحمن بن عبدالواحد ، عن جده أبي القاسم القشيري ، عن أبي عبد الرحمن السلمي محمد بن الحسين الصوفى ، عن محمد بن حمدون بن مالك البغدادي ، عن الحسن بن أحمد بن المبارك عن أحمد بن صبيح الفيومي ، عن ذي النون واسمه ثوبان بن إبراهيم المصرى ، عن الفضيل بن عياض ، عن محمد بن حية ، عن أبي رجاء العطاردي ، عن جابر بن عبد الله الأنصاري ، عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه ، وهو سند باطل مركب ملفق من فوق أبي القاسم القشيري ، فقد ذكره ابن الصلاح نفسه على خلاف هذا، فقال: ولى في الخرقة إسناد عال جداً . ألبسني الخرقة أبو الحسن المؤيد ابن محمد الطوسي ، قال : أخذت الخرقة من أبي الأسعد هبة الرحمن بن عبد الواحد بن أبي القاسم القشيري ، قال : أخذت الخرقة من جدى الإمام أبي القاسم ، وهو أخذها من أبي على الدقاق . وهو أخذها من أبي القاسم إبراهيم بن محمد بن حمويه النصراباذي . وهو أخذها من أبي بكر الشبلي . وهو أخذها من الجنيد ، وهو أخذها من المرى السقطى . وهو أخذها من معروف الـكرخي . وهو أخذها

من داود الطائى. وهو أخذها من حبيب العجمى. وهو أخذها من الحسن البصرى . وهو أخذها من على بن أبى طااب رضى الله عنه. وهو أخذها من النبى صلى الله عليه وسلم.

ولمـا أورد هذا السند الحافظ السيوطى فى (زاد المسير) قال: بعده وأخبرنى بهذا الطريق العالى محمد بن مقبل . إجازة عن الصلاح ابن أبى عمر عن الفخر ابن البخارى . عن المؤيد الطوسى به ا ه .

وأيضاً من إبن لابن الصلاح والمؤيد الطوسى وأمثالها من المذكورين فى السند. أخذ طريق الملامتية ، بل ولا الطريق من أصلها . لولا قصدهم التبرك بأخذ المخرقة كما صرح به ابن الصلاح . فقال عقب ذكره للسند المتقدم : وليس بقادح فيما أوردناه كون ابس الحرقة ليس متصلا إلى منتهاه على شرط أصحاب الحديث فى الأسانيد ، فإن المراد ما يحصل من البركة والفائدة باتصالها بجماعة من السادة الصالحين اه .

وذكر الساحلي في (البغية) سند طريقتهم متصلا بأبي بكر الصديق رضى الله عنه ، فقال : أما والدى وهو أبو عبد الله الساحلي فصحب شيخه أبا القاسم المريد وصحب أبو القاسم المريد شيخه أبا على الحرار ، وصحبا معاً شيخهما أبا عمران البرادعي ، وصحب أبو عمران شيخه أبا عبد الله التاودي ، وصحب التاودي شيخه أبا الحسن بن حرزهم ، وصحب أبو الحسن عمه أبا محمد بن حرزهم ، وشيخه أبا بكر بن العربي ، وصحب أبو محمد شيخه وجيه الدين ، وصحب وجيه الدين ، وصحب وجيه الدين والده محمد بن عمويه ، وصحب محمد والده عويه ، وشيخه أبا المباس الدينوري ، وصحب عويه والده سعداً ، وصحب المعلين والده وصحب عويه والده سعداً ، وصحب محمد والده الحسين ، وصحب الحسين والده القاسم ، وصحب القاسم والده الناسم ، وصحب عبد الله والده القاسم والده أبا بكر الده محمد ، وصحب عبد الله والده القاسم والده أبا بكر الده القاسم والده أبا بكر الده أبا بكر أبا

الصديق، وصحب أبا بكر سول الله صلى الله عليه وسلم، ثم ذكر السند الثانى من طريق الجنيد، عن السرى، عن معروف، بسنديه. ثم تكام على رجاله بالاختصار. وقال فى ترجمة أبى محمد بن حرزهم: ووقع عندى إشكال فى أخذه عن وجيه الدين، أو عن ابن أخيه ضياء الدين أبى النجيب عبد القاهر بن عبد الله والأقوى عندى أنه إنما أخذه عن وجيه الدين، لقرائن قامت عندى مقام التحقيق، لكنى أبرأ من عهدته، وبالله التوفيق.

قال: وأما الشيخ وجيه الدين فهو عمر بن محمد بن عمويه أبو حفص السهروردى القرشي البكري التيمي، وايس بأبي حفص عمر بن محمد شهاب الدين صاحب (عوارف المعارف) إنما هو عم عمه ضياء الدين أبي النجيب عبد القاهر ابن عبد الله المذكور، شيخ الشيوخ، إمام التربية أخذ عن عمه وجيه الدين وعلى يديه سلك، وشهاب الدين صاحب العوارف الواعظ أخذ عن عمه ضياء الدين أبي النجيب المذكور، وعلى يديه سلك ه.

وذكر هذا السند صاحب (المنح البادية) في الطريقة السهروردية - ببعض اختلاف. وذكره أبو عيسى الفاسى في تحفة (أهل الصديقية) نقلا عن (بغية السالك) للساحلي كما نقلناه ، ثم قال : وما تقدم في عمود نسب عبد الله عمويه ، هو الذي في بفية السالك وغيره ، والذي في ابن خلكان غير ذلك ، وهو أن عبد الله عمويه بن سعد بن الحسين بن القاسم بن علقمة بن النضر بن معاذ بن عبد الله عمويه بن القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق رضى الله عنه . ثم قال : وقال عبد الدين بن النجار في تاريخ بغداد نقلت نسب الشيخ أبي النجيب من خطه ، وهو عبد القاهر بن عبد الله بن محمد بن عمويه ، واسمه عبد الله بن سعد بن الحسين وهو عبد القاهر بن عبد الله بن عمد بن النظر بن عبد الله بن القاسم بن الناهر بن القاسم بن الفاسم بن الفاسم بن الفاسم بن الفاسم بن المحمد بن أبي بكر الصديق رضى الله عنه .

وإذا كان بخطه هكذا ، فهو أصح مما ذكرته فليعتمد عليه ه. والذى فى ابن خلكان فى نسب الحافظ أبى الفرج بن الجوزى موافق لما فى (بغية السالك) فى نسب عمويه ، وهو: أنه جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن أبى الحسن على ابن محمد بن على بن عبد الله بن القاسم بن النضر بن القاسم بن محمد بن عبد الله بن القاسم بن الفاسم بن محمد بن عبد الله ابن عبد الرحمن بن القاسم بن القاسم بن محمد بن أبى بكر الصديق رضى الله عنه . فابن الجوزى والشيخ وجيه الدين وأخوه والد الشيخ ضياء الدين وهو جد صاحب العوارف شهاب الدين فى مرتبة واحدة ، يلتقى ابن الجوزى معهم فى القاسم بن الفضر ، وبينهم وبين القاسم المذكور أربعة آباء ه .

وأنا لست على يقين من اتصال الخرقة والصحبة والتأدب فى الطريق بهذا العمود ، ولم يذكره فروع الطريقة السهروردية وليس هو مشهوراً بل ولا معروفاً بينهم ، فلا أدرى مستند الساحلي فيه والله أعلم .

والمقصود إثبات وجود رواية الخرقة عن أبى بكر الصديق رضى الله عنه، وأن ما يقوله ابن تيمية في خرقة على عليه السلام، هو وارد عليه في خرقة أبى بكر رضى الله عنه.

# فصل

وقول ابن تيمية : ويقال ثانياً الخرق متعددة أشهرها خرقتان خرقة إلى عمر وخرقة إلى على ، فحرقة عمر لها إسنادان إسناد إلى أويس القرنى ، وإسناد إلى أبو مسلم الخولانى ، وأما الخرقة المنسوبة إلى على "، فإسنادها إلى الحسن البصرى إلخ جوابه من وجوه : الوجه الأول أن الخرقة التي تروَى عن عمر رضى الله عنه إنما تروَى من طريق أويس القرنى ، وهو لبسما من عمر وعلى معا ، لا من عمر وحده . وأما طريق أبو مسلم الخولانى فهو لقاء مجرد ، لا خرقة فيه ، مع انقطاع سنده أيضاً . فهاد الأمر فيها إلى على عليه السلام ، وشاركه عمر رضى الله عنه فى أيضاً . فهاد الأمر فيها إلى على عليه السلام ، وشاركه عمر رضى الله عنه فى

روايتها وإلباسها وفيما يريد ابن تيمية أن يحط به من شأنها وهو كونها لباساً مجردا لافضل فيه ، فتمرضه لذكر الخرقة التي تروى عن عمر رضى الله عنه لا يفيده المطلوب من إخراجها عن دائرة على وسلب المزية بها عنه عليه السلام ، فقد أففق كل من ذكرها من طريق أويس على أنه لبسها من عمر وعلى معاً رضى الله عنهما .

فال الشيخ الأكبر محى الدين بن العربي رضى الله عنه في رسالة نسب الحرقة ولبستها أيضاً من يد أبي عبد الله محمد بن قاسم بن عبد الرحن بن عبد الكريم التميمي الفاسي ، ومن يد تقي الدين عبد الرحمن بن على بن ميمون بن أبي التوزرى وقالا لى إنهما لبساها من يد أبي الفتح محمد بن أحمد بن محمود المحمودي ، ولبسها المحمودي من يد أبي المخمودي من يد أبي الفتح ابن شيخ الشيوخ وَلبس أبو الفتح من يد أبي النخشبي وَصحب أبا تراب الفتح ابن شهريار المرشد ، ولبس المرشد من يد حسن أو حسين الأكار ، ولبس الأكار من يد أبي عبد الله بن خفيف ، وابن خفيف صحب جعفر الحذاء ، ولبس الأكار من يد أبي عبد الله بن خفيف ، وابن خفيف صحب جعفر الحذاء ، وصحب الحذاء شيخه أبا عمرو الاصطخري ، وصحب أبو عمرو شيخه أبا تراب شيخه شقيق البلخي ، وصحب الراعي أويسا القرني ، وصحب أويس عمر بن الخطاب وعلى زيد الراعي ، وصحب الراعي أويسا القرني ، وصحب أويس عمر بن الخطاب وعلى ابن أبي طالب ، وصحب عمر وعلى رسول الله صلى الله عليه وسلم . وأخذا عنه وتأدبا بأدبه . اه .

وقال الصفى القشاشى فى (السمط المجيد) لبست الخرقة من يد شيخنا أبى المواهب أحمد بن على القرشى العباسى الشناوى قدس سره ، وهو لبسما من والد على بن عبد القدوس. وهو من الشيخ عبد الوهاب بن أحمد الشعرائى ، وهو من يد شيخ الإسلام القاضى زين الدين أبى يحيى زكريا الأنصارى وأرخى له العذبة ، وذلك فى محرم الحرام سنة أربع عشرة وتسعائة ، وهو لبسما من الشيخ

شهاب الدين أحمد بن الفقيه على بن محمد الدمياطي ، الشهير بالزلباني وهو من الشيخ زين الدين أبي بكر بن محمد الخوافي وهو من الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن عبد الرحمن بن عبد السلام القرشي الشبريسي ، نم القاهري ، وهو من الشيخ ابن المحاسن جمال الدين بوسف بن عبد الله الكوراني العجمي ، وهو من الفقيه حسن الشمشيرى ، والشيخ نجم الدين مجود بن سعد الله الأصفهاني ، بلباس أولها عن ثانيهما ، وكذا عن الشيخ بدر الدين محم ـــود الطوسي ، وها لبسا من الشيخ نور الدين عبد الصمد الطنزى ، وهو من الشيخ نجيب الدين على بن برغش الشيرازي ، وهو من الشيخ شهاب الدين عمر بن محمد بن عبد الله السهروردي ، وهو من عمه الشييخ ضياء الدين أبي النجيب عبد القاهر بن عبد الله بن محمد السهروردي، وهو من عمه الشيخ وجيه الدين عمر بن محمد المعروف بعمويه السهروردي، وهو من والده الشيخ المعمر محمد بن عمويه عبد الله بن سعيد السهروردي، ومن الشيخ أخي فرج الزنجاني ، كلاها يد أحدها مشاركة اليد الآخر ، فأ.ا عمويه فمن الشيخ أحمد الأسود الدينورى ، وهو من الشيخ حمشاد على الدينوري ، وأما فرج الزنجاني فمن الشيخ أبي العباس النهاو ندى ، وهو من شيخ مشايخ وقته أبي عبد الله محمد بن أخفيف الشيرازي ، وهو من الشيخ أبي محمد رويم بن أحمد البغدادي ، وهما أي حمشاد ورويم لبسا من سيد الطائفة أبي القاسم الجنيد ، وهو من جعفر الحذاء ، وهو من أبى عمرو الاصطحرى ، وهو من أبي تراب عسكر بن الحصين النخشبي ، وهو من أبي على شقيق بن على بن إبراهيم البلخي ، وهو من أبي إسحاق إبراهيم بن أدهم بن منصور العجلي ، وقيل التميمي البلخي ، وهو من موسى بن زيد الراعي ، وهو من أبي عمرو أويس ابن عامر القرني ، وهو من عمر بن الخطاب وعلى بن أبي طالب رضي الله عنهما ، وقدس أسرارهم أجمعين اه .

ورواها الفخر محمد بن إبراهيم الفارسي العارف الصوفى المحدث في كتابه

فى التصوف ، عن والده عن نصر بن خليفة البيضاوى ، عن إبراهيم بن شهريار ، عن أبى على الحسين بن محمد الأكار ، بسنده السابق عند الشيخ الأكبر ، وفيه أن عمر رضى الله عنه ألبس أويسا القرنى قميصه بعرفات محضور على عليه السلام ، وأن عليهً ألبسه رداءه حينتذ ، ثم ألبسه قميصه بصفين ، وهما لبسا من النبى صلى الله عليه وسلم .

(الوجه الثانى): أن جزمه بسند خرقة عمر مع الطعن فى سند خرقة على ، يفيد أن سندها عن عمر صحيح ثابت ، بخلاف سندها عن على ، وأن ذلك هو رأيه فيها ، وهو تدليس منه وتلبيس ، فإن سند خرقة عمر رضى الله عنه متكلم فيه ، وقد صرح ابن تيمية نفسه بأنه منقطع .

قال البرزلى فى (جامع نوازله) قال ابن تيمية ، وقد تسكلم على لباس الخرقة : أنه يحتاج إلى أصل من الأثر يعتمد عليه ، فيخرجه من البدعة ، أو من مقاطع الإسناد ، فإن له إسنادين . أحدها الإسناد المتصل بأويس عن عمر بن الخطاب ، وإسناد الحسن عن على معلوم عند أهل العلم ، وهو أشهر من الأول ، فأحد طرقه طريق الشيخ عبد القادر عن أبى السعادات الحربى فذكره إلى معروف ، عن داود الطائى ، عن حبيب العجمى ، عن الحسن البصرى عن على بن أبى طالب ، قال ونقله معروف أيضاً عن على بن موسى الرضى ، والرضى عن أبيه ، فذكره ثم قال ومن طريق آخر إلى جابر بن عبد الله الأنصارى ، قال : فأما السند إلى معروف فمتصل ، فإن الأشياخ لتى بعضهم بعضاً . وانتفع به ، ومن بعد معروف منقطع ، إذ لا تعرف له صحبة عن داود الطائى ، ولا لعلى بن موسى الرضى ، وصحبة معروف معروف معروفة لبكر بن حنيس ، وعنه يروى أحاديث الزهد ، وما يرويه غير أهل العلم والمعرفة فالخطأ فيه كثير ،

وإن كانوا ذوى فضل وصلاح ، ثم قال وصحبة داود لحبيب العجمى فيها نظر ، وأما صحبة الحسن لعلى فباطلة بانفاف أهل العلم بهذا الشأن ، ولم يختلفوا في عدم اجتماع الحسن بعلى "، والأثر المروى أن عليا دخل المسجدوساله ما صلاح الدين ؟ قال: الورع ، قال: ما فساده ؟ قال : الطمع ، فأقره في المسجد ، فهذا الأثر كذب . ثم ذكر غير هذا من وجوه عدم لقائه له ، وأنه ولد بالمدينة لسنتين بقيتا من خلافة عمر أبن الخطاب . ونشأ بها إلى قتل عمان ، ورأى عمان على المنبر ، فحمل إلى البصرة وعلى إذ ذاك بالكوفة والحسن في سن الاحتلام ، وإنما أخذ عن كان بالبصرة مثل عران بن حصين وسمرة بن جندب وابن سمرة (١) وغيرهم من متوسطى مثل عران بن حصين وسمرة بن جندب وابن سمرة (١) وغيرهم من متوسطى الصحابة ، وقد جمع الحافظ ابن عبد الواحد المقدسي مصنفا فيمن لقيه الحسن من الصحابة ، وجمع أبو الغرج بن الجوزى في مناقب الحسن ، كما جمع في عمر بن الخطاب وابن عبد العزيز وغيرهم . وإسناد أويس أكثر انقطاعا . وأما إسناد العزيز في غاية الانقطاع .

لكن هؤلاء المشايخ الذين رووا ألخرقة أعلام ، كلهم لتى أشياخا غير هؤلاء والمعول عليه إنما هو التواصى على البر والتقوى ، ومن شهد له بالخير ، لقوله صلى الله عليه وسلم أنتم شهداء الله فى أرضه (٢) الحديث ه .

ثم تعقبه البرزلى على ذلك بلسان الفقهاء ، لا بلسان أهل العلم والنظر . فلذلك تركت نقل كلام ، والمقصود إعتراف ابن تيمية بأن سند أويس منقطع ، وكأنه قال ذلك في كلام له في ابطال الخرقة . أو جواب من سأله عن سندها . فلذلك تركلم بكل ما يعتقده فيها بخلاف كلامه هنا ، فإن الغرض منه نفي الفضيلة

<sup>(</sup>١) هو عبد الرحمن بن سمرة ، وهو غير سمرة بن جندب الذي قبله .

<sup>(</sup>٧) هو في الصحيحين في قصة الناء على ميت تخبر ، وعلى آخر بشر .

عن على "، وسلب مزاياه و إثباتها لغيره ، كا هو معروف من حالة ابن تيمية فإنه لا يتحكم بالعلم والإنصاف ساعة الرد والمناظرة أصلا ، بل يكون جل قصده إثبات دعواه ، والإنتصار على الخصم بأى سبيل ولو بطريق المحذب والتدليس والتزوير والتلبيس . ولذلك كنثر الإضطراب في أقواله ، والتناقض في أنقاله ، فقارة يجزم ببطلان حديث ، و نفي وروده أصلا ، وتارة يصرح بوجوده ، ويذ كر مخرجه ، وربما سكت عنه ، موها ثبوته إذا كان الغرض في ذلك . وتارة يحكى الإفاق على مسألة ، وأحيانا يحكى فيها الخلاف ، ويؤيد قول المخالف وينصره . فالرجل ديدنه نصرة رأيه وهواه ، لا غرض له إلا ذلك ، فلذلك لم ينفع الله تعالى بكتبه وعلمه ، بل جعلها وبالا عليه ، فكم ضل من المخلوقات بسبب النظر فيها ، والاغترار بمؤلفها ، لا بارك الله فيه ، ولا في كمتبه (ا) وأنصاره .

وقال علي القارى في ( موضوعاته ) لما تكلم على الخرقة ونقل كلام

<sup>(</sup>۱) إلا كتاب « الصارم المسلول على شانم الرسول » \_ صلى الله تعالى عليه وآله وسلم \_ ، و « كتاب اقتضاء الصراط المستقيم » فقد اعتدل فيهما كثيراً ، بل لم يؤلف في الحقيقة غيرهما على كثرة ما ألف . ولما أعيد طبع الكتاب الثاني في مطبعة أنصار السنة ، حرفوا فيه بعض العبارات ، وجدوها صريحة في مخالفتهم ، وموافقة جماعة المسلمين ، ومثل هذا حصل في كتاب « أهوال القبور » للحافظ ابن رجب . فقد طبع بمكة المسكرمة ، وحذف منه القائمون على طبعه جملة أيد مها المؤلف رحمه الله حديث عرض أعمال الأمة على نبيها صلى الله عليه وآله وسلم .

ومثل هذا وذاك ما حصل في تفسير « البحر المحيط » عند طبعه ، فإن مؤلفه أبا حيان عرض فيه لابن تيمية ، وذمه وذم بدعته ، فذف المشرف على تصحيحه بمطبعة السعادة ذلك السكلام من أصله ، ولم يترك له في التفسير أثراً يدل عليه . فماذا أعد الله له ولاء الحائنين لامانة العلم ؟ الجانين على كتبه ؟ إنه سبحانه المنفرد بعلم ذلك ، والحجازى كل نفس بما كسبت هنالك ، و «كل امرىء بما كسب رهين » ، ع

السخاوى فيها، ما نصه: وكذا نسبة التلقين المتعارف بين الصوفية، لا أصل له وكذا نسبة المصافحة المتصلة إلى النبي صلى الله عليه وسلم ليس له أصل عند العلماء الأعلام، وكذا نسبة الخرقة إلى أويس وأنه عليه السلام أوصى بخرقته لأويس وأن عر وعليا سلماها إليه، وأنها وصلت إليهم منه فغير ثابت، ولو ذكره بعض المشايخ فالمدار على طريق الصحبة، ومتابعة الكتاب والسنة، ومجانبة الهوى، ومقاربة الهدى، والعاقبة للتقوى، ه.

وقال: أيضا في ( المعدن العدني في فضائل أويس القرني ) وأعلم أن ما إشتهر على السنة العامة من أن أويسا قلع جميع أسنانه لشدة أحزانه ، حين سمع أن النبي صلى الله عليه وسلم أصيب يوم أحد ، ولم يعرف خصوص أي سن كان بوجه

عبر: لا تحل لزوجها حتى تنكح زوجا غيره، وأخذ به الأئمة لأحاديث وردت به أيضاً، ولكن ابن تيميه لم يعترف بهذا الاتفاق، واعتبرها تطليقة واحدة ورد عليه أيضاً، ولكن ابن تيميه لم يعترف بهذا الاتفاق، واعتبرها تطليقة واحدة ورد عليه التتى السبكي وغيره، وأعجب من هذا في تمسكه برأيه وإن خالف الحق والواقع. أن ابن حزم عقد في كتابه « مماتب الاجماع » بابا للاجماع الذي يكفر مخالفه إجماع، وصدره محكاية الاجماع على أن ما سوى الله مخاوق، فكتب ابن تيمية يناقشه في هذا الإجماع الذي يدرك بالبداهة، ونفي أن يكون ورد عن الصحابة تصريح — محدوث ما سوى الله تعالى. وحاور وداور، لكنه هاب أن يصرح برأيه الذي أنكر لاجله الاجماع الذكور، وهو: أن العالم قديم بالنوع، وهذا من مستشنع المسائل المنسوبة إليه كا قال الحافظ ابن حجر في فتح البارى، بل بلغت به الجرأة في الانتصار لهذا الرأى الشديع أنه ادعى — في حديث البخارى «كان الله ولم يكن شيء غيره» وفي رواية شيء قبله » لأنه يعتقد أن الله لم يكن شيء قبله ، لكن لا يعتقد أنه لم يكن شيء معه » أنه من تصرف الرواة، وأن أصل الحديث «كان الله ولم يكن شيء قبله » لأنه يعتقد أن الله لم يكن شيء قبله ، لكن لا يعتقد أنه لم يكن شيء معه ، فلمذا أنكر الاجماع والحديث ، انظر كتاب مراتب الاجماع ، وباب وكان عرشه على فلمذا أنكر الاجماع والحديث ، انظر كتاب مراتب الاجماع ، وباب وكان عرشه على الماء في كتاب التوحيد من فتح البارى بشرح صحيح البخارى ، وكلاهما مطبوع .

مه تمد فلا أصل له عند العلماء ، مع أنه مخالف للشريعة الغراء ، ولذا لم يفعله أحد من الصحابة الكبراء ، على أن فعله هذا عبث لا يصدر إلا عن السفهاء ، وكذا لا يثبت نسبة الخرقة النبوية إليه ، ومنه إلى بعض المشايخ بما لا يعتمد عليه ه .

قلت: يشير بوصاية النبى صلى الله عليه وسلم بالخرقة إلى أويس ، وإلباس عمر وعلى إياه بأمره صلى الله عليه وسلم ، إلى ما ذكره أبو الفتوح الطاوسى فى رسالته (جمع الفرق لرفع الخرق) أن النبى صلى الله عليه وسلم أوصى عمر وعليا رضى الله عنهما بلقاء ، أويس والتبرك بدعائه ، وتبليغ السلام منه إليه ، وأعطاهما خرقة ليلبساها إياه ، فوافياه بوادى أراك ، بعرفات ، وتقربا إليه وألبساه إياها وهذا باطل جزما .

وقال الحافظ في اللسان: موسى بن زيد الراعى أبو عمران الديلمى . نزيل بلخ لم أجد له ذكرا، وأظن أن بعض من في إسناد خبره اختلقه، فإنه أسندت عنه خرقة التصوف ، فزعم أو من اختلقه . أن أوبسا القربي ألبسه الحرقة لما قدم بلاد الديلم ، ومات بها ، وأن عمر ألبسه قميصه بمرقات بحضور على " ، وأن عليا ألبسه رداءه ، ثم ألبسه قميصه بصفين ، وهما لبسا من النبي صلى الله عليه وسلم ، ألبسه رداءه ، ثم ألبسه قميصه بصفين ، وهما لبسا من النبي صلى الله عليه وسلم ، ذكره الفاخر الفارسي وهو محمد بن إبراهيم عن أبيه عن نصر بن خليفة البيضاوى عن إبراهيم بن شهريار عن أبي محمد الحسين الأكار الشيرازي ، ووقع في اللسان عن إبراهيم بن شهريار عن أبي محمد الحسين الأكار الشيرازي ، ووقع في اللسان الأبار بالباء ، والصواب الأكار كما تقدم ، عن محمد بن خفيف ، عن أبي عمرو الأصطخري عن أبي تراب النخشبي عن أبي عمران المذكور ، وفي السياق أن كلا من هؤلاء ألبس الذي دو نه وهذا خبر باطل مشوش ، وأويس قتل بصفين كا ذكرته في ترجمته ، وقيل مات قبل ذلك فالله اعلم .

ومن اظرف ما يذكر هنا واغربه ان بعض فضلاء الهند المتأخرين نقل كلام الحافظ المذكور، ثم تعقبه بقوله، قد اختلف في زمان موته يعنى اويسا ومحله على

أقوال متباينة ، فإن ثبت موته كما قال الحافظ ، فهو لامحالة مات مرة في موضع ، إ ثم حيى فى آخر ، ثم مات ، ثم حيى ، ولا يشك فيه من يؤمن بكرامات الأولياء وقد تـکلم الربیـع بن حراش (۱) بعد موته و کذا أخوه ربعی کما ذکره ابن حبان في الثقات ، وأخوه مسعود كما رواه المديني . وزيد بن خارجة الأنصاري . كما رواه جماعات ولابن أبى الدنيا كـتاب ( من عاش بعد الموت ) وقد ساق السيوطي أخبار من حي بعد الموت فتكلم ثم مات أو بتي حيا من الصحابة ومن بعدهم في (شرح الصدور ) و إشار إلى شيء من ذلك ( في الخصائص الكبرى ) وهلم جرا ، إلى طبقة شيوخنا ، فحكى عنه حكاية ، ثم قال : وروينا من وجوه حسنة كثيرة أن الولى الـكبير السيد الشهير لفاية الله الحسيني الحبشي مات ودفن بحيدر أباد قاعدة مملكة الدكن، ثم ظهر حيا بلكنو قاعدة مملكة أوده ، فيبنا هو يقرأ القرآن يوما إذمر عليه رجل من التجار ، كان قد شهد دفنه بالدكن فوقف متعجبًا من أمره ، فلما فرغ الشيخ من قراءته ، قال له ما ترى ؟ قال : شهدتك بالدكن ، إذ مت ودفنت ، قال : نعم . ولكمنني أحببت أن أكون أياما في الدنيا فظهرت هنا ؟ قال : فأنا أموت هنا بعد زمان ، ثم أظهر بالصين ، إِنْ شَاءَ الله تَعَالَى ، وَلَا تُسْكُونَ لَى حَيِنْتُذَ أَعَلَةَ الْخَنْصَرِ مِنْ بَدَى ، فَمَاتَ ثَمَةً بعد زمان ولقيه الرجل بعد مدة بالصين ، فـكان كما قال ، وهذه القصة مشهورة ببلاده ، ولقد سمعتها مرارا من شيخي شيخ الإسلام الإمام الهمام علم السكال في العلموالعمل والحال مولانا الحافظ محمد على الحسيني الرضوى الجشتي أفاض الله علينا من فيوضاته آمين ه .

قلت ومن هذا القبيل ما في ترجمة محمد الحليق التركي المتوفي سنة تسعين

<sup>(</sup>١) بالحاء المهملة للـكسورة .

وسمائة ، وكان بماردين له اتباع وفقراء ، وكان صاحب ماردين كثير الإنكار عليه وعلى أصحابه ، فاجتمع به مرة فعاتبه الشيخ فقال : له أنا معذور وأنت ظاهر موله ، وببدو منك ومن أصحابك أشياء يقع الإنكار فيها فأرنا شيئا يكون آية ظاهرة حتى نسلم إليكم حالكم ، فقال : بسم الله أنا أموت الساعة ، وأنت أدفني كيف شئت وأنا أظهر بعد مائة وخمسين يوما خمسة أشهر ، فقال : رضيت ومات الشيخ لوقته ، فقضى حقه وجهز له بئرا عميقا عدة قامات ، ودفنه أسفله ، وعمل عليه ضريحا محجارة متقنة عمارة متعنت ممتحن ثم ردم البئر ، وعمل في أعلاه ضريح خشب ، ورسم عليه رجالا كثيرين لا ينامون ، بل يسهرون أعلاه ضربح خشب ، ورسم عليه رجالا كثيرين لا ينامون ، بل يسهرون ثم بعد عشرين يوما ، ظهر الشيخ ، فجاءه الملك نادما معتذرا عا فعل بأصحابه ، وقال يا سيدى ما ظهرت في التاريخ الذي عينته ؟ فقال يا بعيد الذهن في تلك المدة كنت في حبس الله تعالى ، وأما الزيادة فكنت في حبسك ، لأن جميع ما صرفته فيا أعددته من الإمتحان والتعنت كان حراما . فقال : صدقت ، ما صرفته فيا أعددته من الإمتحان والتعنت كان حراما . فقال : صدقت ، شم صار من أكبر الحبين للشيخ والمعتقدين له .

والمقصود أن سند خرقة عمر رضى الله عنه مطعون فيه بالجهالة والانقطاع وعدم الثبوت من جهة كون أويس مات قبل الوقت الذى زعم موسى بن زيد الراعى: أن أويسا ألبسه فيه ، فإعراض ابن تيمية عن هذا ، وذكره للسند بطريق الجزم مع طعنه في سند خرقة على من قلبه للحقائق ، وتدليسه بل من كذبه و تزويره .

(الوجه الثالث) أن قوله فى خرقة عمر رضى الله عنه لها سندان ، وخرقة على تنسب إلى الحسن ، يريد أن يفهم أن خرقة عمر متعددة السند مشهورة ، وأن خرقة على ليس لها إلا سند واجد عن الحسن البصرى ، ومع ذلك فهو مطعون

فيه ، وذلك كذب منه وتدليس ، فإن خرقة على تروى من طرق متعددة غير طريق الحسن البصرى ، كرواية الحسن السبط عليه السلام ، ومن جهته يتصل سند أبى الحسن الشاذلي عن ابن مشيش الذي هو طريقة التحكيم والإرادة له كما سيأتي .

ورواية الحسين الشهيد عليه السلام ، ومن جهته تتصل الطريقة العلوية الحضرمية وغيرها . يل هو أحد السندين لمعروف الكرخي كما سبق ويأتى .

ورواية كميل بن زياد ، ومن جهته تتصل الطريقة الكبروية والحبشية وغيرها .

ورواية أبى الدرداء ، ومن جهته تتصل الطريقة السهلية .

ورواية أويس القرنى كما سبق ، فهى أكثر طرقا من خرقة عمر رضى الله الله عنه ، وأثبت وأشهر ، كما اعترف به ابن تيمية نفسه فى كلامه السابق من نقل البرزلى عنه .

(الوجه الرابع) أن قوله أيضا في خرقة عمر لها إسنادان ، وأما خرقة على فتنسب إلى الحسن ، يفيد أن خرقة عمر ثابتة عنه ، وأن خرقة على إنما تنسب إلى الحسن وليست هي ثابتة عنه ، مع أن الأمر بالعكس ، فإن خرقة عمر رضى الله عنه تنسب إلى أويس القرنى ، والذي انفرد بها عنه رجل مجهول . لا يعرف حاله ولا عدالته لأنه لا ذكر له في شيء من كتب رجال الحديث إلا بالضعف والطعن من جهة الجهالة وغرابة ما أتى به ، لا من جهة معرفته ، والا فهو غير معروف اصلا ، لا بعدالة ولا غيرها ، ويؤيد ضعفه و بطلان روايته ما ذكره الحافظ من ان اويسامات مصفين مع على عليه السلام ، او قبل ذلك على الخلاف في وفاته ، وموسى بن زيد ذكر انه البسه الخرقة في بلاد الديلم ، وانه بها كانت وفاته ، وايضا فقد قدمنا نصوص اهل الحديث والصوفية واكابر الأولياء العارفين : وايضا فقد قدمنا نصوص اهل الحديث والسهروردي وامثالهما على ان الخرقة كالشيخ الأكبر محى الدين بن العربي والسهروردي وامثالهما على ان الخرقة

بالهيئة المعروفة لم تكن في زمن الصحاية والتابعين ، وانما كان عندهم الصحبة والاقتداء والتأدب . وايضا لم تذكر لموسى بن زيد الراعى هذا ترجمة في كتب الصوفية وطبقاتهم ولاعرف به أحد منهم ، مع أن من دونه كامم معروفون مشهورون فخرقته باطلة جزما من جهة قواعد الرواية الظاهرة التي من جهتها أيضا يبطل ابن تيمية ومن يوافقه خرقة على المروية من طريق الحسن البصرى ، مع بيان خطئهم في ذلك وظهور بطلان قولهم فيه على حسب القواعد المقررة ، بخلاف خرقة أويس ، فإن ذلك فيها واضح جلى لاشبهة فيه .

وأما خرقة الحسن فرواتها كلمهم أئمة مشاهير لاتحوم رائحة الطعن والجمالة حول حمى واحد منهم ، فضلا عن أن ينبذ بشيء من ذلك ، بل هم أئمة المسلمين ، وسادات السلف الصالح باتفاق المسلمين ، فإنها تروى عن الجنيد سيد الطائفة عن السرى السقطي . عن معروف الكرخي . عن داود الطائي . عن حبيب العجمي عن الحسن ، ثم عن الجنيد رواها عدد التواتر من أكابر الزهاد الاتقياء وأئمة الورع والدين والمعرفة ، فمن يا ترى من هؤلاء الأئمة افتعل ذلك السند ، ونسبه إلى الحسن البصري ؟ هل عدد التواتر من أصحاب الجنيد ، وطبقتهم ممن يستحيل عادة تواطؤهم على ذلك أو توافقهم عليه ، لما كانوا عليه من التقوى والورع والخشية والعلم بالله تعالى ومعرفته ؛ أم الجنيد سيد الطائفة وأمامها ، القائل: ما أخرج الله إلى الأرض علما وجعل للخلق إليه سبيلا إلا وجعل لى فيه حظا و نصيبًا ، والفائل لو أقبل صادق على الله ألف ألف سنة ثم أعرض عنه لحظة الحكان ما فانه أكثر مما ناله ، والقائل : ما أخذنا التصوف عن القيل والقال ، الكنءن الجوع وترك الدنيا ، وقطع المألوفات والمستحسنات ، والذي كان ورده كل يوم في حانوته أربعائة ركعة قبل ان يعود إلى بيته ، مع ثلاثين الف تسبيحة ، حون ورده من الليل ، والذي قال عن نفسه: ما نزعت ثوبي للفراش منذ اربعين سنة ، ومكث عشرين سنة لا يأكل إلا من اسبوع لأسبوع ، وقيل له . من أين استفدت هذا العلم ؟ قال : من جلوسي بين يدى الله ثلاثين سنة تحت تلك الدرجة ، وأومأ إلى درجة من داره . أم السرى بن مغلس السقطى الذى قال فيه الجنيد : ما رأيت أعبد من السرى ، أتت عليه ثمان وسبعون سنة ما رؤى مضطجعاً إلا في علة الموت . وقال عنه الجنيد أيضاً : سألني السرى يوماً عن الصحبة ، فقلت : قال قوم · هي الموافقة . وقال قوم · الإيثار . وقال قوم : كذا وكذا . فأخذ السرى جلدة ذراعه ومدها ، فلم تمتد ، ثم قال : وعزته تعالى لو قلت إن هذه الجلدة يبست على هذا العظم من محبته ، لصدقت . ثم غشى عليه ، فدار وجهه كأنه قمر مشرق ، وكان السرى به أدمة . وقال : منذ ثلاثين سنة أنا في الاستغفار من قولى : الحمد لله ، مرة . قيل : وكيف ذلك ؟ فقال : وقع ببغداد حريق ، فاستقبلني رجل ، فقال : نجا حانوتك . فقلت : الحمد لله ، فمنذ ثلاثين سنة ، أنا نادم على ما قلت ، حيث أردت لنفسي خيراً مما حصل للمسلمين .

وقال الجنيد : دخلت يوماً على السرى السقطى وهو يبكى ، فقلت له : وما يبكيك ؟ فقال : جاءتنى البارحة الصبية ، فقالت : يا أبتى هذه ليلة حارة له وهذا الكوز علقه همنا ، ثم إنى حملتنى عيناى فنمت ، فرأيت جارية من أحسن الخلق ، قد نزلت من السماء ، فقلت : لمن أنت ؟ فقالت : لمن لا يشرب الماء المبرد ، فى الكيزان . فتناولت الكوز فضر بت به الأرض فكسرته . قال : فرأيت الخزف لم يرفعه ولم يمسه حتى عفا عليه التراب . أم معروف بن فيروز الكرخى ، الذى كان مستجاب الدعوة . وكان أهل بغداد يقولون · قبر معروف الترياق المجرب لقضاء الحوائج ، والذى قال تلميذه السرى السقطى : رأيت معروف الترياق المجرب لقضاء الحوائج ، والذى قال تلميذه السرى السقطى : رأيت معروف الكرخى فى النوم كأنه تحت العرش ، فيقول الله عز وجل لملائكته ، من هذا ؟ فيقولون : أنت أعلم يا رب . فيقول : هذا معروف الكرخى ، سكر من حبى فلا يفيق إلا بلقائى . وقال يعتوب بن أخى معروف ، قال لى عى : يا بنى إذا كانت لك إلى الله حاجة ، فسله بى .

وقال عبيد بن محمد الوراق: جاء رجل من الشام إلى معروف يسلم عليه ، وهو ببغداد. فقالوا له ، فقال: إنى رأيت فى المنام يقال: اذهب إلى معروف فسلم عليه ، فإنه معروف فى أهل السماء.

وقال إسماعيل بن شداد المقرى ، قال لنا سفيان بن عيينة : من أين أنتم ؟ قلمنا : من بغداد . قال : فما فعل ذلك الحبر ، قلمنا : من ؟ قال : معروف . قال : لا تزالون بخير ما دام فيكم . وكان يقول : طلب الجنة بلا عمل ، ذنب من الذنوب، وانتظار الشفاعة بلا سبب نوع من الغرور، وارتجاء رحمة من لا يطاع جهل وحمق . أم داود بن نصير الطائي ؟ الذي قال فيه محارب بن دثار : لو كان داود في الأمم المــاضية لقص الله علينا من أخباره . وكان يقول بالليل : إلا هي همك عطل على الهموم الدنيوية ، وحال بيني وبين الرقاد . وقالت له دايته : أما تشتهى الخبز ؟ فقال : بين مضغ الخبز وشرب الفتيت قراءة خمسين آية . وقال له رجل : يا أبا سلمان ، ألا تسرح لحيتك ؟ قال : إنى عنها مشغول . وأخباره في الزهد والعبادة عجيبة جداً . ولما مات دخل عليه ابن السماك الواعظ - فقال : داود سجنت نفسك قِبل أن تسجن ، وعذبت نفسك قبل أن تعذب ، فاليوم ترى ثواب ما كنت له تعمل ، وكسرت تحته سراير من شدة ازدحام الخلق ، وتبركهم بنعشه ، كما يعيدونه إلى موضعه . أم حبيب بن محمد المجمى الفارسي ؟ الذي كان يرى بالبصرة يوم التروية ، ويرى بعرفة عشية عرفة ، وصدرت على يديه كرامات عجيبة ، حتى جاءكتاب من الحق تعالى بتصديقه فى شراء قصر فى الجنة لبهض المحسنين .

قال أبو نعيم فى ( الحلمية ) : ثنا أبو أحمد محمد بن أحمد الجرجانى ، ثنا الحسن ابن سفيان ، ثنا غالب بن وزير الغزى ، ثنا ضمرة ، ثنا السرى بن يحيى ، قال . قدم رجل من أهل خراسان وقد باع ما كان له بها ، وهم بسكنى البصرة ومعه

عشرة آلاف درهم ، فلما قدم البصرة ، وهم بالخروج إلى مكة هو وامرأته ، سأل لمن يودع العشرة آلاف درهم ؟ فقيل لحبيب أبي محمد ، فأتاه فقال له · إنى حاج وامرأتي ، وهذه العشرة آلاف درهم أردت أن أشترى بها منزلا بالبصرة ، فإن وجدت منزلا ويخف عليك أن تشتري لنا بها فافعل . وسار الرجل إلى مكة ، فأصاب الناس بالبصرة مجاعة . فشاور حبيب أصحابه أن يشترى بالعشرة آلاف ُ دقيقاً ، ويتصدق به . فقالوا له · إنما وضعها لتشترى بها منزلا . فقال · أتصدق بها وأشترى له بها منزلا من ربى عز وجل في الجنة ، فإن رضي و إلا دفعت إليه دراهمه . قال · فاشترى دقيقاً وخبزه وتصدق به . فلما قدم الخراساني من مكة أتى حبيبًا فقال لا أبا محمد أنا صاحب العشرة آلاف ، فما أدرى اشتريت لنابها منزلا أو تردها عليٌّ ؟ فأشترى أنا . فقال : لقد اشتريت لك فيه قصوراً وأشجاراً وثماراً وأنهاراً ، فانصرف الخراساني إلى امرأته . فقال : أرى قد اشترى لنا أبو محمد حبيب منزلا أراه كان لبعض الملوك . قد عظم أمره . وما فيه . قال : أنم أقمت يومين أو ثلاثة . فأتيت حبيباً فقلت له : يا أبا محمد المنزل . فقال : قد اشتريت لك من ربى منزلا في الجنة بقصوره وأنهاره ووصفائه . فانصرف الرجل إلى امرأته . فقال لها : إن حبيباً إنما اشترى لهنا من ربه المنزل في الجنة . فقاَّلت : يا فلان أرجو أن يكون قد وفق الله حبيباً . وما قدر ما يكون لبثنا في الدنيا ؟ فارجع إليه فليكتب لنا كتاباً بهذه المنزل. قال: فأتيت حبيباً. فقلت له: قبلنا ما اشتريت لنا ، فاكتب لنا كتاب عهدة . فقال: نعم . فدعا من يكتب له الكتاب، فكتب ،

بسم الله الرحمن الرحيم ، هذا ما اشترى حبيب أبو محمد من ربه عز وجل لفلان الخراسانى . اشترى له منزلا فى الجنة ووصفائه ووصيفاته بعشرة آلاف درهم . فعلى ربه تعالى أن يدفع هذا المنزل إلى فلان الخراسانى . ويبرىء حبيباً من عهدته .

فأخذ الخراساني الكتاب، وانطلق إلى امرأته فدفعه إليها . فأقام الخراساني نحواً من أربعين يوماً ، ثم حضرته الوفاة . فأوصى إلى امرأته إذا غسلتمونى وكفنتموني فادفعي هذا الكتاب إليهم يجعلوه في أكفاني ، ففعلوا ودفن الرجل، فوجدوا على ظهر قبره مكتوباً في رق كتاباً أسود في ضوء الرق \_ براءة لحبيب أبي محمد من المنزل الذي اشتراه لفلان الخراساني ، بعشرة آلاف درهم ، فقد دفع ربه إلى الخراساني ما شرط له حبيب ، وأبرأه منه ، فأتى حبيب بالكتاب فجعل يقرؤه ويقبله ويبكي ، ويمشى إلى أصحابه ويقول : هذه براءتي من ربى عز وجل. وتصدق حبيب في بداية إقباله على الله بأربعين ألفاً ، في أربع دفعات ، تصدق بمشرة آلاف في أول النهار ، فقال : يا رب اشترت نفسي منك بهذا ، ثم اتبعه بعشرة آلاف أخرى ، فقال : يا رب هذه شكراً لمـا وفقتني له ، ثم أخرج عشرة آلاف أخرى ، فقال : ربى إن لم تقبل منى الأولى والثانية فاقبل هذه ، ثم تصدق بعشرة آلاف أخرى ، فقال : رب إن قبلت مني الثالثة فهذه شكراً لها. وقال ابن حبان : كان عابداً فاضلاً ورعاً تقياً من المجابي الدعوة . فهذا بعض البعض من أحوال رجال خرقة الحسن البصرى ، وتراجهم مطولة في ( الحلية ) لأبي نعيم ، وغيرها من كيتب الزهاد والصوفية ، بل ومن كتب رجال الحديث:. فإن هؤلاء كلهم من الرواة وكلهم ثقات على طريقة المحدثين، بخلاف سند خرقة عمر فإن راويها عن أويس مجهول لا يعرف ونكرة لا تتعرف ، والحفاظ طعنوا فيها من جهته ، ومن جهة بطلان ما قال ، وعدم مو افقته للتاريخ ، بخلاف سند خرقة الحسن ، فإنهم ما تكلموا فيها إلا من جهة الانقطاع بين الحسن وعلى ، ومع ذلك فلم يتكلموا فيها بعلم ، ولا دليل أصلا ، وإما هو نقل مجرد ، وتقليد لأول من غلسط في ذلك كما سيأني ، ومن هنا تعرف مقدار أمانة ابن تيمية في النقل ، وصدقه في الـكلام على توهين الأخبار والآثار ، وتتحقق بأنه يتمكلم بهواه ، غيرمبال بمخالفته للواقع . ولا بكذبه الواضحالبين . نسأل اللهالعافية.

(الوجه الخامس) أن الخرقة المروية عن عمر رضى الله عنه من طريق أبى مسلم الخولانى باطلة بدون شك ، بل هى مركبة مفتعلة ، وأبو مسلم الخولانى قد قال ابن حبان : إنه أسلم فى زمن معاوية ، وعلى الصحيح من أنه أسلم قبل ذلك ، فلم تصح له رواية ، له رواية . إلا عن أبى عبيدة ومعاذ بن جبل ، وأما عمر فلم تصح له عنه رواية ، وإن ذكر أنه روى عنه ، ثم على فرض ثبوت ذلك . فهمى رواية مجرده ، ومطلق أخذ ولقاء ، لا خصوص المعنى الذى يقصده الصوفيج ، لأمرين :

أحدها: أن خرقة أبى مسلم الخولانى نادرة شاذة لا تكاد تذكر بين القوم ، ولا يمرفها منهم أحد ، وإنما ذكرها بعض أهل الفهارس والاثبات ، تبعاً لقول أبن تيمية هذا . وأخذ من مجرد الاجماع واللقاء . فذكرها من طريق إبراهيم بن أدهم ، عن مالك بن دينار ، عن أبى مسلم الخولابى ، عن عمر رضى الله عنه .

ثانيهما: أن أكثر الأولياء العارفين وأقطاب الأمة المحمدية إنما تخرجوا من طربق خرقة على عليه السلام ، ومن رواية الحسن البصرى عنه ، وصرحوا بأن عليه السلام هو إمامهم ومرجعهم ، لا عمر ولا أبو بكر رضى الله عهما . وهذه الخرقة القادرية والرفاعية والبدوية والسهروردية والمكبروية والجشتية والعلوية والشاذلية والحلوتية والمدينية والنقشبندية والحمدية والقشيرية والهروية والفرالية والدسوقية والساحلية وغيرها ، وفروع الجميع التي تزيد على المائة كلها تتصل بعلى عليه السلام ، إما من طريق الحسن البصرى ، أو من طريق آل البيت عليهم السلام ، وأين هي الخرقة المعروفة باتصال سندها إلى أبي مسلم الحولاني من هذه الطرق المذكورة ؟ فإنه لا وجود لها بين أسانيدها أصلا ، وإنما يتصل بعضها بأبي بكر رضى الله عنه ، على ما في الطريق إليه من مقال وانقطاع ، فمن عدم أمانة ابن تيمية أن يقلب الحقائق فيوهن ما هو ثابت ، ويقوى ما هو ضعيف أو باطل .

## فصل

وقول ابن تيمية: إن رواية معروف السكرخي عن على بن موسى الرضى باطلة لم يذكرها المصنفون لأخبار معروف بالإسناد الثابت المتصل كأبى نعيم وأبى الفرج ابن الجوزي في كتابه الذي صنفه في فضائل معروف .

جوابه إنه إذا لم يذكر ذلك أبو نعيم ولا أبو الفرج. فقد ذكره من هو أقدم منهما، وهو أبو عبد الرحمن السلمى ، شيخ أبى نعيم وأبى القاسم القشيرى عصرى أبى نعيم ، فقال فى الرسالة : سممت محمد بن الحسين بعنى أبا عبد الرحمن السلمى يقول : سمعت محمد بن عبد الله الرازى يقول : سمعت على بن محمد الدلال يقول : يقول : سمعت محمد بن الحسين يقول : سمعت أبى يقول : رأيت معروفا الكرخى فى النوم بعد موته ، فقلت : بزهدك النوم بعد موته ، فقلت ! بزهدك وورعك ؟ فقال : غفر لى ، فقلت : بزهدك وورعك ؟ فقال : لا بقبولى موعظة ابن السماك ، ولزوم الفقر ، وصحبة الفقراء ، وموعظة ابن السماك ما قاله معروف السكرخى كنت ماراً بالكوفة ، فوقفت على رجل يقال له : ابن السماك وهو يعظ الناس ، فقال فى آخر كلامه : من أعرض عن الله بكايته ، أعرض الله عنه جملة ، ومن أقبل على الله بقلبه ، أقبل الله برحمته إليه ، وأقبل مجميع وجوه الحلق إليه ، ومن كان مرة ومرة ، فالله يرحمه وقتاً ما . فوقع كلامه من قلبى ، فأقبلت على الله تعالى ، وتركت جميع ما كنت عليه إلا خدمة مولاى على بن موسى الرضى . وذكرت هذا الكلام لمولاى ، فقال : يكفيك بهذا موعظة إن انعظت .

أخبرنى بهذه الحكاية محمد بن الحسين ، قال : سمعت عبد الرحيم بن على الحافظ ببغداد ، يقول : سمعت على بن عيسى يقول : سمعت على بن عيسى يقول : سمعت سريا السقطى ، يقول : سمعت معروفا يقول ذلك . ه

فهذا سند متصل إلى معروف يثبت فيه أنه مولى لعلى بن موسى الرضى ورجاله ، وإن كنت لم أعرف بعضهم ، إلا أن هذه الحكاية بعيدة عن قصد الكذب ، وليس فيها ما يحمل عليه ، ولا ما يدعو إليه . ويؤيد صدقها ما اشتملت عليه من الحكمة مع تلك الرؤيا المطابقة للواقع ، والخبرة بقصة الاستماع إلى موعظة ابن السماك مع تباين مخرج سند الرؤيا ، وسند الحكاية أما محمد بن عمر بن الفصل الجعنى للذكور في الميزان بأنه حدث عن أبي القاسم البغوى وقد اتهم بالكذب ، وروى أيضاً عن أبي شعيب الحراني ، وابن مسروق . روى عنه أبي نعيم الحافظ وروى أيضاً عن أبي الفوارس مات سنة إحدى وستين وثلاثمائة . قال : وكان كذابا ه .

زاد الحافظ في اللسان ، وقال أبو نعيم : كتبنا عنه من فروع خرجها وكان ذا حفظ ومعرفة . ه فهو غير المذكور في سند هذه الحيكاية لأن الجعني روى عنه أبو نعيم وكتب عنه الفروع ، وهذا من شيوخ شيوخ أبي عبد الرحمن السلمي الذي هو أكبر من أبي نعيم ومن طبقة شيوخه ، وقد مات قبله بثمان عشرة سنة . فإذا كان أبو عبد الرحمن السلمي يروى عن عبد الرحيم بن على الحافظ عنه ، وهو أكبر من أبي نعيم ، فيكيف يروى عنه أبو نعيم بدون واسطة ؟ وكذلك على بن عيسي المذكور في هذا السند هو غير المذكورين في الميزان بهذا الاسم ، فإنه لا يوافق أحد منهم طبقة هذا ، بل هم إما متقدم عن طبقته ، أو متأخر عنها ؟ وقد أورد الحافظ محمد بن قاسم التركاني هذه الحكاية ثم قال : وهؤلاء الرواة كامهم ثقات من مشاهير المصوفية ، كما يظهر من كتب السلمي ، وأبي نعيم والقشيري وغيرهم، فأبو عبد الله محمد بن عر بن الفضل الصوفي الراوى عن الصوفية ، غير محمد بن عر بن الفصل الجعني المحدث عن أبي القاسم البغوي وأبي شعيب الحراني وابن مسروق الذي قال فيه ابن أبي الفوارس : إنه البغوى وأبي شعيب الحراني وابن مسروق الذي قال فيه ابن أبي الفوارس : إنه كان كذاباً . ولو فرض أنه عينه ؟ فقول ابن أبي الفوارس مردود بقول من عاينه

وعامله ، فقد قال عنه أبو نعيم كتبنا عنه من فروع خرجها ، وكان ذا حفظ ومعرفة ، فقول ابن أبى الفوارس إذ لم يكن عن عصبية فهو محمول على تشديد فى اللهجة ، وعلى بن عيسى الصوفى صاحب السرى السقطى المكثر عنه غير من ذكر فى الميزان واللسان ، لأن جلهم متقدمون ولم يذكر أحد منهم بالرواية عن السرى السقطى ، ومن ثم تبعه عامة أهل المعرفة ، منهم ابن خلكان وهلم جرا . إلى شارح الرسالة الزين زكرياء الأنصارى المحدث ه .

وقد قال أبو القاسم القشيرى فى أول ترجمة معروف ، وهو من موالى على بن موسى الرضى رضى الله عنه . مات سنة مائتين وقيل سنة إحدى ومائتين شم قال سمعت الأستاذ أبا على الدقاق رحمه الله تعالى يقول : كان معروف الكرخى أبواه نصرانيين فسلموا معروفا إلى مؤدبهم وهو صبى فكان المؤدب يقول له قل : ثالث ثلاثة ، فيقول : بل هو واحد ، فضر به المعلم يوماً ضرباً مبرحا فهرب معروف فكان أبواه يقولان ليته يرجع إلينا على أى دين يشاء ، فنوافقه عليه ، معروف فكان أبواه يقولان ليته يرجع إلينا على أى دين يشاء ، فنوافقه عليه ، شم إنه أسلم على يد على بن موسى الرضى ، ورجع إلى منزله ودق الباب ، فقيل : من بالباب ؟ فقال : على الدين الحفيف فأسلم أبواه ه .

فهذا أيضاً مؤيد للحكاية السابقة من اتعاظ معروف بوعظ ابن السماك، وذكره ذلك لمولاه على بن موسى الرضى عليه السلام، وهذه حكاية مشهورة متداولة بين أهل تلك العصور، لا سيا من طائفة الجنيد الذي هو تلميذ تلميذ معروف الكرخى، فهو بلا شك ممن أخذ عن الرضى وانتفع برؤيته وخدمته، رضى الله عنهم أجمعين.

### فصل

وقول ابن تيمية ، وأما الإسناد الآخر فيقولون : إن معروفا صحب داود الطائى ، وهذا أيضاً باطل . لا أصل له . وليس فى أخباره المعروفة ما يذكر ذلك فيها .

جوابه: أن أبا القاسم القشيرى قال فى باب الصحبة من رسالته: وكان الأستاذ أبو على يقول: أخذت هذه الطريقة عن النصر اباذى ، والنصر اباذى عن الشبلى ، عن الجنيد ، عن السرى ، والسرى عن معروف الكرخى ، ومعروف عن داود الطائى ه . فهذا أصل أصيل ، وإسناد صحيح متصل ، ورجاله فى أعلى درجات النقة والمدالة ، والصدق والأمانة ، لا سيا والصحبة فى الطريق تثبت بين التلميذ والشيخ ، وتحصل بها الفائدة ، ولو بالاجتماع مرة واحدة كما سبق ، ويأتى .

وقال شيخ الإسلام الهروى فى ( الطبقات ) كان معروف قد صحب داود الطائى .

ومثله فى طبقات الحنابلة للقاضى أبى الحسن بن أبى يعلى بن الفرا ، فإنه قال : ومعروف كان أستاذ سرى السقطى ، وصحب معروف داود الطائى ه .

وكل كتب هؤلاء قد رآها ابن تيمية وعرفها ، لاسيما الهروى وابن الفرا فإبهما من أكابر أئمة وشموخ مذهبه الذين يعتمد عليهم ابن تيمية في الفروع والأصول والاعتقادات ، ويكثر النقل عنهم في كثير من كتبه ، وهم أئمة حفاظ ، لا سيما شميخ الإسلام الهروى ، فلا يذكر إلا ما ثبت عنه ، وصح لديه ، من طريق الرواية والإسناد ، ولا يشكل على هذا كون معروف الكرخي أسلم على يد الرضى عليه السلام ، والرضى و لد سنة إحدى و خسين ومائة . وقيل سنة ثلاث و خسين ، فيا قاله ابن نمير ، ورجحه و خسين ، فيا قاله ابن نمير ، ورجحه

الهروى ، فيكون الرضى وقت وفاة داود الطائى ابن أربع عشرة سنة على أقصى ما قيل فى وفاة الطائى ، وولادة الرضى . فيلزم أن يكون المكرخى صغيراً أيضاً قد لا يهتدى اللأخذ عن داود الطائى فى ذلك السن ، لأن تاريخ ولادة معروف السكرخى غير معروف أصلا ، وقد يكون أكبر من الرضى بعشر سنين أو أزيد في كون سنه يوم وفاة الطائى أربعا وعشرين سنة أو أكثر ، وهو سن قد حصل الفتح دونه لقوم لا يحصون من أهل القرون المتأخرة ، فضلا عن السلف الصالح أهل خير القرون ، بشهادة أفضل الرسل صلى الله عليه وآله وسلم ، ولاسيا من مثل معروف الذى هو أحد أفراد تلك العصور ، والذى أكرمه الله بالهداية والتوفيق من صغره ، وسيأتى ذكر من ثبتت له الصحبة ، وهو ابن خمس ، أو سبع سنين ، وصحت عنه الرواية ، وثبتت بها الأحكام الشرعية ، وكذلك من حصل له الفتح وصدر منه الكشف وهو دون البلوغ ، فأين ذلك من سن معروف المذكور ، وصدر منه الكشف وهو دون البلوغ ، فأين ذلك من سن معروف المذكور ،

# فصل

وعلى فرض صحة ما يزعمه ابن تيمية من انقطاع طريق معروف المكرخي من كلا الجهتين جهة على الرضى ، وجهة داود الطائى ، مع أنه باطل بلاشك ، فالخرقة لها طرق عن الحسن البصرى لم يتعرض لها ابن تيمية ، منها طريق عبد الواحد بن زيد الذي تتصل من جهته الخرقة الجشتية بالأخذ والتلقين والصحبة والاقتداء ، وهو طريق متصل لا شبهة فيه ، فإن معين الدين الجشتى ، أخذ عن عثمان الهاروني ، عن حاجى شريف الزندني ، عن قطب الدين مودود بن يوسف ابن محمد بن سمعان الجشتى ، عن والده يوسف بن محمد ، عن خاله محمد بن أحمد أبدال ، عن أحمد الجشتى ، عن أبي إسحاق الجشتى ، عن مشاد الدينورى ، عن أبدال ، عن أحمد الجشتى ، عن حذيفة المرعشى ، عن إبراهيم بن أدهم ، عن فضيل بن

عياض ، عن عبد الواحد بن زيد ، عن الحسن البصرى ، عن على عليه السلام عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم .

ومنها: طريق مالك بن دينار الذى تتصل من جمته طريقة ابن خفيف ، عن جعفر الحذا ، عن أبى عمرو الأصطخرى ، عن أبى تراب النخشبى ، عن شقيق ابن إبراهيم البلخى ، عن إبراهيم بن أدهم ، عن مالك بن دينار ، عن الحسن البصرى ، عن على عن النبى صلى الله عليه وآله وسلم .

ومنها: طريق عامر بن شعيب الذي يتصل من جهته التلقين من طريق الجنيد عن الحارث بن أسد الحاسبي ، عن بشر بن الحارث الحافى ، عن عامر بن شعيب ، عن الحسن البصري ، عن على عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم .

ومنها: طريق هرم بن حيان ويونس بن عبيد، فإن أبا سعيد بن الأعرابي، أخذ عن مسلم بن عبد الله الخراساني ، عن الفضيل بن عياض ، عن هرم بن حيان ، ويونس بن عبيد، عن الحسن .

ومنها: طريق فضال العجمى ، وسيأتى فى رواية الحسن البصرى ، عن الحسن والحسين عليهما السلام ، فهذه طرق متعددة للصوفية رضى الله عنهم ، تثبت الأخذ والصحبة والاقتداء والانتفاع المعروف عند المتأخرين بالخرقة ، من جهة الحسن البصرى ، عن على عليه السلام ، وتبطل الطعن فى الخرقة العلوية من جهة الانقطاع فى الطريق ، قبل الوصول إلى الحسن البصرى . أما ما يزعمونه من الانقطاع بين الحسن وعلى ، فسيأتى إبطاله ، مع ذكر الطرق الأخرى إلى على عليه السلام ، من غير طريق الحسن البصرى والحمد لله .

## فصل

وقول ابن تيمية ، وفيها يعنى الحرقة : أن الحسن صحب علياً ، وهذا باطل باتفاق أهل المعرفة ، فإنهم متفقون على أن الحسن لم يجتمع بعلى ، جوابه من وجوه :

(الوجه الأول): أن استناده إلى حكاية الاتفاق في مثل هذا ، مم الإعراض عن الدليل وإقامة الحجة على عدم الاجتماع ، فرار منه وتدليس ، وتمويه وتلبيس ، على طريقته المعروفة في أنقاله وردوده . بل في كل ما يكتبه في نصرة رأيه وهواه. فإنه لا يسلك سبيل الصدق والأمانة ، ولا يترك التختل والتلبيس ، لا سيما فيما يتعلق بآل البيت الأطهار ، والصوفية الأخيار ، وذلك لأنه يعلم علم يقين أن الحقائق التاريخية ، والقواعد الأصولية ، والحديثية ، تثبت رواية الحسن عن على ، وتحكم لها الصحة على شرط البخارى ومسلم ، كما هو محكوم بذلك لرواية من كان سنه دون سن الحسن البصرى ، يوم خروج على من المدينة ، فضلا عن الحسن ، فلأجل ذلك يضرب صفحاً عن الدليل ، ويعدل إلى حكاية الاتفاق ، لارتياحه إليه ، ووجود ما يبتغيه فيه ، دون الدليل ، ولو كان الحال بالعكس ، لذكر الدليل وأطال في بيانه وتقريره ، وانتقد الاتفاق ، وضرب به ُوجوه أصحابه ، كما فعل في بعض المسائل الفروعية التي انعقد عليها الإجماع الذي يعدون مخالفه فاسقاً ، وخارقه كافراً ، أو قريباً من الـكافر ، ومع ذلك فلم يعبأ به ، وخالفه عملا بما ظهر له من الدليل ، فصلا عن مسألة سماع الحسن من على" ، واجتماعه به، ولكن الرجل يدور مع أغراضه ويتقلب بحسب أهوائه ، وبعد فالدليل القاطع يثبت سماع الحسن واجتماعه به ، فليتفق بعد ذلك من شاء ، أو البيختلف. فإن العبرة بالدليل ، لا بالاتفاق ، والحقائق لا يثبتها في ذاتها اتفاق ؛ ولا ينفيها اختلاف . (الوجه الثانى) أن حكاية الاتفاق على عدم الاجتماع كذب منهوافتراء ، كسائر ما يحكيه من الاتفاقات ، فسماع الحسن من على واجتماعه به مختلف فيه بين للتقدمين والمتأخرين .

قال: ابن أبى حاتم فى المراسيل فى ترجمة سماع الحسن من عثمان: سئل أبو زرعة عن الحسن: لقى أحداً من البدريين ؟ قال رآهم رؤية، رأى عثمان بن عفان وعلياً، قلت: سمع منهما حديثاً ؟ قال: لا ، وكان الحسن البصرى يوم بويع لعلى رضى الله عنه ابن أربع عشرة ورأى علياً بالمدينة، ثم خرج على إلى الكوفة ولم يلقه الحسن بعد ذلك ، وقال الحسن رأيت الزبير يبايع علياً رضى الله عنه ، ثم ترجم ابن أبى حاتم لسماع الحسن من على "، وقال : حدثنا محمد بن أحمد بن البراء، قال : قال على بن المدينى : لم ير الحسن علياً إلا أن يكون رآه بالمدينة وهو غلام ه.

قال البخارى فى التاريخ الصغير فى ترجمة سليمان بن سالم القرشى أبى داود. العطار ، سمع على بن زيد عن الحسن ، قال : رأيت علياً والزبير التزما . ورأيت عثمان وعلياً التزما .

وقال ابن العربي في شرح الترمذي : قد أدرك الحسن علياً مسناً ه .

وذكر الذهبي في التذهيب : أنه رأى عليًا وعثمان وطلحة .

وخرج الحافظ ضياء الدين المقدسى، فى (المختارة) رواية الحسن عن على مصححاً لها، ثم عقب ذلك بحكاية القول بعدم سماعه منه بصيغة التمريض، فقال: وقيل لم يسمع منه ه وقد اعترف ابن تيمية وجماعة من الحفاظ كابن عبد الهادى والزركشى أن تصحيح الضياء فى (المختارة) أعلى من تصحيح الحاكم.

وقال الحافظ شمس الدين بن الجزرى في كتابه (أسنى المطالب بمناقب على ّ

ابن أبى طالب) بعد أن أسند الخرقة ما نصه: وأجمع مشاييخ التصوف على أن الحسن البصرى صحب على بن أبى طالب ، ولبس منه الخرقة ، وسألت شيخنا الحافظ اسماعيل بن كثير ، فقال : لا يبعد أنه أخذ عنه بلا واسطة ، ولقيه له ممكن فإنه سمع عثمان بن عفان ، قلت : على أنا روينا عنه المحديث عن على رضى الله عنه بلا واسطة ، فذكر حديث ( رفع القلم ) من طريق أحمد ثم قال وقد تقدم في حديث المصافحة أنه صافح على بن أبى طالب ه .

وقد قال في أول الكتاب المذكور: وبعد فهذه أحاديث مسندة مما تواتر وصح وحسن من أسنى مناقب أسد الله الفالب، مفرق الكتائب، ومظهر العجائب ليث بنى غالب، أمير المؤمنين أبى الحسن على بن أبى طالب، كرم الله وجهه، أردفتها بحسلسلات من حديثه، وبمتصلات من روايته وتحديثه، وبأعلى إسناد صحيح إليه، من القرآن والصحبة والخرقة التي اعتمد فيها أهل الولاية عليه، ثم قال في آخره: وأما لبس الخرقة واتصالها بأمير المؤمنين على كرم الله وجهه، فإنى البستها من يد جماعة ووصلت إلى منه من طرق، ثم ذكر سنده في الخرقة.

ولما نقل البرزلي في ( جامع نوازله ) كلام ابن تيمية في الخرقة . تعقبه بقوله : وما ذكره ليس بظاهر من وجوه .

الأول: أنهم حفظوًا ومن حفظ حجة على من لم يحفظ ، وزيادة العدل الصحيح قبولها .

الثانى : قوله إن معروفا غير معلوم بصحبته داود الطائى وعلى الرضى ، شهادة على النفى : ومن أثبت أولى ممن نفى .

الثالث ما حكاه عن الحسن من عدم لقياه لعلى ، ليس كذلك ، لأنه كان في زمن على قريبا منه في المسافة بحيث يمكن أخذه عنه ، لسنه وقربه ، وهذا إذا روى رواية عنه قبلت ، فإن ثبت لقياه عنه كما ذكر هؤلاء الشيوخ فقد ثبت

شرط الأخذ عنه عند البخارى ومسلم ، و إن لم يثبت لقياه وثبت كونهما فى زمن واحد ثبت الإسناد عند مسلم دون البخارى ه

وقال الحافظ السيوطى فى (زاد المسير) الحفاظ مختلفون فى سماع الحسن من على فمهم من لم يثبته كالبخارى ويحبى بن معين ، ومنهم من أثبته ، ورجعه الحافظ ضياء الدين المقدسى (فى المختارة) وذكر الحافظ ابن حجر فى تهذيب التهذيب حديثا من رواية الحسن عن على عليه السلام بالسماع ، ثم قال : قال محمد بن الحسن الصريفيني شيخ شيوخنا : هذا نص صريح فى سماع الحسن من على ورجاله ثقات اله قال الحافظ السيوطى : وقد ألفت بسبب ذلك جزء سميته ( اتحاف الفرقة برفو الخرقة ) ه .

قلت: قال في أوله أنكر جماعة من الحفاظ سماع الحسن البصرى من على ابن أبى طالب رضى الله عنه ، وتمسك بهذا بعض المتأخرين فخدش به في طريق لبس الخرقة . وأثبته جماعة وهو الراجح عندى لوجوه ، وقد رجحه أيضا الحافظ ضياء الدين المقدسي في ( المختارة ) فإنه قال: قال الحسن بن أبى الحسن البصرى عن على وقيل لم يسمع منه ، وتبعه على هذه العبارة الحافظ ابن حجر في ( أطراف المختارة ) ه .

ولما نقله الصنى القشاشى فى ( السمط الجيد ) قال عقبة فإن قات جميع ماذكره فى ( الاتحاف ) إنما يثبت اللقى والسماع ، وأما لبس الخرقة وتلقين الذكر فلا ، فأين الاتحاف قات: قد ذكر فى أول المكلام أن من خدش فى لبس الخرقة من المتأخرين فمقمسكه فى ذلك عدم سماع الحسن من على رضى الله عنه ، بناء على إنكار جماعة من الحفاظ سماعه ، ولم يقم دليلا على نفى اللبس غير إنكار السماع ، فإذا صح السماع . وثبت بأسانيد الأئمة المعتبرة فى الكتب المعتمدة ،

كالإمام أحمد والترمذي والنسائي والحاكم والضياء المقدسي وأبى نعيم والدارقطني وأ بي يعلى وغيرهم ، لم يبق للخادش النافي متمسك في الخدش ، ثم إن لبس الخرقة من طريق الحسن البصرى قد رواه جاعة من أكابر أهل الله المرادون بالفرقة في لفظ الترجمة ، ومن المعلوم أن فيهم من هو جامع بين الفقه والتصوف ، وطرف صالح من الحديث ، كالشيخ عبد الكريم بن هوازن القشيرى ، والشيخ عبد القاهر بن عبد الله السهروردي، وابن أخيه الشيخ شراب الدين محمد بن محمد بن عبد الله السهروردي ، صاحب ( عوارف المعارف ) فأما القشيري فقد قال الحافظ أبو القاسم بن عساكر في ( تبيين كذب المفترى ) أخبر الشيخان أبو الحسن على بن أحمد بن منصور وأبو منصور محمد بن عبد الملك بن الحسن قالاً : قال لنا الشيخ أبو بكر أحمد بن على الحافظ : عبد الـكريم بن هوازن ابن عبد الملك بن طلحة بن محمد أبو القاسم القشيرى النيسابورى ، سمع أحمد بن محمد بن عمر الخفاف، ومحمد بن أحمد بن عبدوس المزكى، وأبا نميم عبد الملك وأبا الحسن الأسفراني وعبد الرحمن بن إبراهيم المزكى ، ومحمد بن الحسن بن فورك ، والحاكم أبا عبد الله بن البيع ، ومحمد بن الحسن العلوى ، وأبا عبد الرحمن السلمي ، وقِدم علينا في سنة ثمان وأربعين وأربعائة ، وحدث ببغداد ، وكتبنا عنه ، وكان ثقة وكان يعرف الأصول على مذهب الأشعري ، والفروع على مذهب الشافعي ٠

ثم قال بعد محو ورقة : ولقد عقد لنفسه مجلس الإملاء في الحديث سنة سبع وثلاثين وأربعائة ، وكان يملى إلى خمس وستين ، يذنب أماليه بأبياته ، وربما كان يتكلم على الأحاديث بإشاراته ولطائفه ه .

وقال التاج السبكي في ( الطبقات الصغرى ) في ترجمته : شيخ المشايخ أستاذ الجماعة ، ومقدم الطائفة ، أحد أحبار الأمة ، وعلماء الملة ، تفقه على أبي بكر الطوسى ، وقرأ الأصول على ابن فورك ، والأستاذ أبى إسحاق إلى آخر ما قال رحمه الله .

وأما الشيخ عبد القاهر السهروردى ، فقال التاج السبكى فى ( الطبقات الصغرى ) فى ترجمته : أحد أئمة الطريقة ، ومشايخ الحقيقة ، تفقه بنظامية بغداد على أسعد الميه ي وكان من هداة الدين ، وأئمة المؤمنين .

وأما ابن أخيه الشيخ شهاب الدين صاحب (عوارف المعارف) فيكفي ما في كتابه المذكور من الأحاديث المسندة عن عمه وغيره مما يشير إلى مشاركتهما في الحديث لا سيا نحو قوله حدثنا الشيخ أبو النجيب إملاء ، وغير هؤلاء ممن هو ثقة هو مقبول ثقة عند الفريقين . فإذا انتفى سبب الخدش ، وقد رواه من هو ثقة ومقبول ، ظهر أن ما توهم انقطاعه موصول ، وبذلك يحصل الاتحاف ، وبالله التوفيق ه بتصرف .

قلت: ومن أكار مشايخ الصوفية العارفين الذين أثبتوا سماع الحسن من على ، وأحذه الخرقة عنه ، وهم من المحدثين الشيخ الأكبر محيى الدين بن العربى ، والشيخ نجم الدين الكبرى ، والغوث الجيلانى ، وجماعة كلهم ، قبل ابن تيمية .

وقال ابن حجر الهيتمى فى (فهرسته) شنع كثير من الفقهاء والمحدثين على الصوفية رضوان الله عليهم أجمعين فى إثباتهم فى أسانيدهم بلبس الحرقة وتلقين الذكر وغيرها سماع الحسن البصرى من أمير المؤمنين على بن أبى طالب كرم الله وجهه ، وهذا الإنكار لا وجه له ، وإيما كان يحسن إيراده أن لوكان أئمة الحديث متفقين على عسدم سماعه منه وليس كذلك بل أئمة

الحديث مختلفون في ذلك ، فمنهم من أثبته ، ومنهم من نفاه ، لكن انتصر المثبتين له جماعة من المتأخرين مهم شيخنا السيوطي ، فذكر ملخص كلامه في رسالته ( إتحاف الفرقة ) ثم قال : وإذا تأملت هذا علمت أن ما عليه الصوفية في أسانيدهم التي تنتهي إلى الحسن البصري عن على وضي الله عنه ، لا مطعن ولا إنكار عليهم فيه ، وأن ما هم عليه من سماع البصرى من على بن أبي طالب، هو الحق الصريح الذي لا يجوز غيره ، وأن من اعترض وأنكر عليهم ، فاعتراضه وإنكاره زيف ، ليس في محله ، ولا ينظر إليه ، ولا يعول عليه ، قال : وقد سبق عن شيخنا زكرياء وغيره : أنهم من المنكرين لذلك أيضاً . فلا تغتر بذلك ، و إن كثر المنكرون ، وجلت مراتبهم ، فإن الحق أحق أن يتبع ، والرجوع إلى الحق خير من التمادى في الباطل ، وكل يؤخذ من قوله ويرد عليه ، إلا المعصومين عليهم السلام على أن هؤلاء المنكرين قدأ ول إنكارهم. وحمل على ما بعد خروج على من المدينة ، لأن الحسن لم يجتمع به بعد ذلك . وإذا كان المنكرون يقولون نحن مع قولنا بأن الحسن لم يسمع من على ، نروى سند لبس الخرقة وغيره عن الحسن عن على ، تبركا بأولئك السادة الصوفية ، رجاء الاندراج في لحظهم ومددهم ، وعداد جماعتهم ، فإذا كان هذا حال المنكرين ، فما بالك أيها المطلع على الحق والصدق الذي لا شك فيه ولامرية ولا شبهة ، وهو صحة سماع الحسن من على ، وأن سند الصوفية من هذه الطرق التي تنتهي إلى الحسن عن على كلمها متصلة لا انقطاع فيها ولا إنكار على أهلمها ه.

وقال العارف الشعراني في ( قواعد الصوفية ) وقد أنكر بعض المحدثين كون الله المحسن البصرى تلقن لا إله إلا الله من على بن أبي طالب رضى الله عنه لعزة ثبوت ذلك من طريقة مشهورة ، بل أنكر بعضهم اجماع الحسن البصرى بعلى رضى الله عنه ، فلقنه الذكر ، والحق أنه اجتمع به ، فلقنه الذكر ، وألبسه الحرقة ، فروى الحافظ ابن حجر وتلميذه جلال الدين السيوطى رحمهما

الله تعالى وقال: إن سنده صحيح ورجاله ثقات إن الحسن البصرى كان يقول سمعت علياً رضى الله عنه ، يقول قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (أمتى كالمطركلا يدرى أوله خير أم آخره ).

وروى عن الحسن البصرى قال: سمعت علياً بالمدينة. وقد سمع صوتاً، فقال: ما هذا ؟ فقالوا: قتل عثمان، فقال: اللهم اشهد أبى لم أرض ولم أمالى. وفي مسند التحافظ بن مسدى عن الحسن قال: صافحت على بن أبى طالب رضى الله عنه، قال جلال الدين السيوطى رحمه الله: فقد ثبت عندى وعند جماعة من الحفاظ رواية الحسن البصرى عن على بن أبى طالب رضى الله عنه، منهم الحافظ ضياء الدين رحمه الله (في الأحاديث المختارة) وكل ما فيها من الأحاديث صحيح، فعلم أن سند المتلقين ولبس الخرقة كان السلف يتداولونها فيا بينهم من غير ثبوت من طريق المحدثين، إحساناً للظن بسلفهم حتى جاء الحافظ بن حجر والجلال من طريق المحدثين، إحساناً للظن بسلفهم حتى جاء الحافظ بن حجر والجلال السيوطى ومن وافقهما فصححوا سماع الحسن من على وأوصلوا السند بهما ه.

وقال: البرهان إبراهيم الكوارنى فى (إنباه الأنباه) بعد سوقه سند التلقين ما نصه: ثم الراجح أن الحسن البصرى سمع من على بن أبى طالب رضى الله عنه ، فإن الحفاظ مختلفون فى ذلك ، فأنكره جماعة منهم ، وأثبته جماعة .

قال: الحافظ السيوطى فى ( إتحاف الفرقة ) والإثبات هو الراجح عندى لوجوه، وقد رجعه أيضاً الضياء المقدسى ( فى المختارة ) و تبعه الحافظ ابن حجر فى ( أطراف المختارة ) ثم ساق الوجوه المرجعة لسعاعه، فمن شاء فليراجعها ، فى ( فتاوى السيوطى ) وفى ( السمط الجيد ) لشيخنا نفع الله به ، فإنه ساقها مع نصوص جماعات الصوفية ، ومنهم الحفاظ ، وإذا صح السماع واللقاء ، وقد وصل سند تلقين الذكر من طريق الحسن جماعة كالحافظ أبى الفتوح الطاوسى ، وصله من طريق شيخه الزين الخوافى ، والمثبت مقدم على النافى ، كان وصل سند الذكر هو

الراجح ، هذا محسب لسان فن الحديث وأهله ، وأما أكابر أهل الطريق فهم على بينة من ربهم فى النفى والإثبات ، فإذا أثبتوا شبئاً وجزموا به ، فهو موافق للواقع ، وبالله التوفيق .

الوجه الثالث: أنه إذا بان بطلان ما ادعاه من الاتفاق على عدم اجتماع الحسن بعلى رضى الله عنه ، وثبت اختلاف أهل الحديث في ذلك بين مثبت وناف ، فالمثبت مقدم على النافى ، إذا استند إلى المشاهدة والعيان ، فكيف والنافى في هذه المسألة لا دليل معه أصلا ، فضلا عن المشاهدة والعيان ، بل الدليل مع المثبت المقدم قوله على النافى .

قال ابن حجر الهيتمي في (فهرسته) بعد إيراد حديث أبي يعلى الآني الذي فال فيه عقبة بن أبي الصهباء: سمعت الحسن يقول: سمعت علياً بقول: سمعت علياً بقول: سمعت الحسن يقول: سمعت الحسن يقول: سمعت علياً به يبقى لمنكر سماعه منه متمسك ، قال: سمعت الحسن يقول: سمعت علياً ، لم يبقى لمنكر سماعه منه متمسك ، ولا دليل أصلا ، لأنه ثقة أثبت شيئاً وغيره نفاه ، والمثبت مقدم على النافي ، وإن قل المثبت وكثر النافي كما هو مقرر في الأصول ، لأن المثبت معه زيادة علم ، لاستيا وهو قد أسند علمه إلى سماعه ، حيث قال: سمعت الحسن يقول: سمعت علياً . وإذا كان هذا أعنى سماعه هو مستند علمه ، وجب تقديم ما أثبته ، وأخبر عنه ، بهذه الطريق القوية ، التي لا تحتمل شبهة ، على من نفاه ، لأنه إنما نفاه لمجرد قرينة قامت عنده ، وهي تحتمل الصحة والفساد ، بل صحة إثباته الذكورة عينت احمال بعدت الدين فيه فساد تلك القرينة ، فبطل الاحتجاج بها ، هذا ، وذلك الإثبات المذكور يكني فيه ما ذكر من صحة طريق مثبته وكونه ثقة أسنده إلى أقوى أسباب العلم ، وهو السماع ، ومع ذلك فقد انضمت إليه قرائن كل منها يغلب على الظن أنه سمع منه ، وبها يزداد تأيد إثبات السماع ، وبع ذلك فقد انضمت إليه قرائن كل منها يغلب على الظن أنه سمع منه ،

وقال العلامة المحدث فخر الدين النظامى فى ( فخر الحسن ) لا شك أن من جرح بالإرسال وقدح فى الاتصال ، ثم لم يأت ببرهان قاطع فى سببه ، بل مبناه على العدم الأصلى فلا يقبل . لأن الاعتبار لمزيد العلم ، وهو الموجب لتقديم الجرح ، وذلك (١) فى الوصل اه .

الوجه الرابع: أن العبرة بالدليل ، لا بالقول الحجرد ، سواء كان من المثبت أو من النافى ( قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين ) والدليل مع مثبت السماع والرؤية والاجتماع ، فقوله هو المقبول بالإجماع .

الوجه الخامس: أن النافى الذى يمكن أن يكون نفيه صدر عن علم وشبهة دليل عنده. في هذه المسألة هو رجلان أو ثلاثة كيحيى بن معين، وبعض طبقته، والباقى بمن جاء بعده، إنما قال: ذلك عن تقليد، وعدم بحث و نظر في الدليل، وقول المقلدة لا عبرة به، وإن كثر عدده، لأنهم بمنزلة العدم، إذ المقلد ينطق بما قال غيره، دون تمييز بين حقه وباطله، ولا فرق بين صوابه وخطئه، فالنفى راجع إلى قول شرذمة قليلة من الأقدمين الذين لم يعطوا المسألة حظها من النظر، لعدم أهميتها عندهم، ولو عرضت عليهم أدلة سماع الحسن من على، بل بعضها لما حصل منهم توقف في ذلك، لأنهم قائلون بها، بل متفقون عليها، فهم ملزمون من جهنها بإثبات سماع الحسن واجباعه بعلى عليه السلام، وأخذه عنه، وإلا من جهنها بإثبات سماع الحسن واجباعه بعلى عليه السلام، وأخذه عنه، وإلا مناقضين نحافين لقواعد الرواية، وأصول العديث، التي بها قد أثبتوا كانوا متناقضين من على باطل، وإذا كانت الأقوال المخرجة على أصول الأئمة في سماع الحسن من على باطل، وإذا كانت الأقوال المخرجة على أصول الأئمة في الفروع والأصول، تنسب إليهم وإن لم ينطقوا بها، فإثبات سماع الحسن من على باطل، وإذا كانت الأقوال المخرجة على أصول الأئمة في الفروع والأصول، تنسب إليهم وإن لم ينطقوا بها، فإثبات سماع الحسن من على باطل، وإذا كانت الأقوال المخرجة على أصول الأئمة في الفروع والأصول، تنسب إليهم وإن لم ينطقوا بها، فإثبات سماع الحسن من

<sup>(</sup>١) أي مزيد العلم في وصل سماع الحَسن.

على عليه السلام ، يجب أن ينصب إلى جميع أثمة الحديث والأصول ، وَيَحَكَّى عليه الانفاق ، دون اعتبار النافين ، لخالفة نفيهم للفواعد والأصول المتفق عليها ، كا هي الطريقة في حكاية الإجماعات والانفاقات في الفروّع مع حكاية ضعف قول الخالفين .

الوجه السادس: وإذا علم أن العبرة بالدليل وذكرنا أنه مع المثبتين، فاعلم أن الحسن البصرى ولد لسنتين بقيتا من خلافة عمر بن الخطاب رضى الله عنه بالمدينة المنورة، فكان بها إلى أن بلغ من العمر أربع عشرة سنة ثم خرج إلى البصرة بعد قتل عثمان رضى الله عنه، وهذا لا خلاف فيه بين أهل الحديث المتقدمين والمتأخرين، كمحمد بن عمر الواقدى، وابن سعد، والبخارى، وعلى بن المدينى، وابن زرعة، وأبى حاتم، والترمذى، وابن حبان وآخرين، وذكره نقلا عن هؤلاء وغيرهم ابن الأثير (في أسماء الرجال من جامع الأصول) والخطيب التبريزى في (رجال المشكاة) وعبد الفنى في (الإكال) والمزى في (التهذيب) والذهبى في (تذهيبه) وغيره، والحافظ في تهذيب التهذيب، وهو منقول عن الحسن البصرى فالإسانيد الصحيحة.

قال البخارى فى التاريخ . حدثنا الحميدى ، ثنا سفيان ، عن إسرائيل بن موسى ، قال : سمعت الحسن يقول : ولدت لسنتين بقيتا من خلافة عمر ، وقال أنا يوم الدار ابن أربع عشرة سنة .

وقال ابن سعد (فى الطبقات) قال: إسماعيل بن إبراهيم ، هو ابن علية ، عن موسى ، عن المحسن ، قال : قال لى الحجاج ما أمدك ياحسن ؟ قال قلت سنتان من خلافة عمر ، قال فقال : والله لعينك أكبر من أمدك .

ورواه أبو عبيد في كتابه (غريب العديث) عن ابن علية أيضاً وفسر قوله

ما أمدك بمنتهى العمر ، قال : و إنما أراد المولد ، ولم يرد بقوله سنتان مضتا ، إنما أراد بقيتا ، وقال : وقوله : والله لعينك ، يقول : شاهدك ومنظرك ، اه . بل نقل عن الحسن أيضاً أنه كان أيام خلافة عمان ابن خمس عشرة سنة كارواه ابن سعد عن أبى داود الطياسي عن خالد بن عبد الرحمن بن بكير ، فقال : حسد ثنا الحسن ، قال : رأيت عمان يخطب وأنا ابن خمس عشرة سنة قائماً وقاعداً . .

## فصل

إذا ثبت هذا قعلى عليه السلام كان طول هذه المدة بالمدينة المنورة لم يفارقها إلا بعد قتل عثمان رضى الله عنه بأربعة أشهر ، كا ذكره القضاعى وغيره . لأن مقتل عثمان كان لثمان عشرة ليلة خلت من ذى الحجة سنة خمس وثلاثين كا ذكره ابن حبان فى الثقات ؟ وخروج على عليه السلام كان فى آخر شهر ربيع الثانى سنة ست وثلاثين ، كا رواه عمر بن شبة فى ( أخبار البصرة ) بسند حسن عن عبد الرحمن بن أبى ليلى فصح يقيناً أنه كان مع على فى بلد واحد ؟ إلى أن بلغ سنه الزابع عشرة ، أو الخامس عشرة ، ثم إنه ربى فى ببت أم المؤمنين أم سلمة رضى الله عنها ، لأن والدته خيرة كانت مولاة لأم سلمة رضى الله عنها ، ولذلك كان الحسن يدخل سائر بيوت أمهات المؤمنين رضى الله عنهن ، كا قال ابن سعد فى الطبقات ، فأخبرنا مسلم بن إبراهيم حدثنا حريث بن السائب عن الحسن قال : كنت أدخل بيوت أزواج النبي صلى الله عليه وسلم فى خلافة عثمان فأتناول سقف البيت بيدى .

وقال البخارى فى الأدب المفرد: أخبرنا عبد الله حدثنا حريث بن السائب به مثله، وعلى عليه السلام كان يزور أمهات المؤمنين ويتردد إليهن فى مصالحهن بوصاية من النبى صلى الله عليه وسلم، لا سيا أم سلمة رضى الله عنها ، فإنها

كانت لها مزيد اتصال بعلى وآل بيته الـكرام ، والحسن في بيتها مقيم مع والدته.

وفى مستدرك الحاكم عن عمرة بنت عبد الرحمن قالت: لما سار على إلى البصرة دخل على أم سلمة يودعها ، الحديث .

وأيضا كان على عليه السلام جارا لأم سلمة وأزواج النبي صلى الله عليه وسلم إذ بيته كان بلصق بيوتهن ، وقد ادخل الجميع في الحرم النبوى بعد ذلك . ولا يزال موضع بيت فاطمة عليها السلام معروفا من المسجد كمواضع بيوت أمهات المؤمنين .

وأيضا فإن عليا عليه السلام كان يؤم الناس ويصلى بهم الجمعة والعيد أيام حصار عثمان ، وهي نحو خمسين يوما ، والحسن إذ ذاك مراهق قد ناهز الاحتلام فهو ممن كان يلازم الصلاة خلفه ، تلك المدة جزما ، لأن النبي صلى الله عليه وسلم أمر الصحابة أن يأمروا الصبيان بالصلاة وهم أبناء سبع ، ويضربوهم عليها وهم أبناء عشر ، فكيف بابن أربع عشرة سنة ، الذي ربي في بيت النبوة وحجر أم سلمة رضى الله عنها ، وبيتها إذ ذاك بلصق المسجد ، وبابه مفتوح إليه ، وهم لا يعرفون التخلف عن الجماعة ، ولا الصلاة إلا في مسجد النبي صلى الله عليه وسلم ، على أنه ورد ذلك عن الحسن صريحا كم سيأتي ، فكيف ترد مع هذه القرائن القائمة مقام النصالة اطع رواية من روى عن الحسن عن على "بلإرسال والانقطاع ؟ ويقبل قول من نفي السماع ؟ فضلا عن الرؤية والاجتماع ؟

الوجه السابع: أنه نقل عنه رؤية عثمان وسماع خطبته. والرواية عنه ، وقد استشهد قبل مفارقة على المدينة بمدة ، ولم يكن له من المجاورة والأتصال بأم سلمة رضى الله عنها ما كان لعلى عليه السلام ، فكيف لا يثبت اجتماعه بعلى ، وأخذه عنه ؟

قال عبد الله بن أحمد فى زوائد مسند أبيه: حدثنى زياد بن أيوب ، حدثنا هشيم ، قال : زعم أبو المقدام عن الحسن بن أبى الحسن ، قال : دخلت المسجد فإذا أنا بعثمان بن عفان متكىء على ردائه ، فأتاه سقاءان يختصمان إليه ، فقضى بينهما ثم أتيته فنظرت إليه ، فإذا رجل حسن الوجه ، بوجنته نكتات جدرى ، وإذا شعره قد كسا ذراعيه .

وقال الطبرانى ( فى الكبير ) حدثنا أبو يزيد القراطيسى ، ثنا أسد بن موسى ثنا المبارك بن فضالة ، قال : سمعت الحسن يقول : أدركت عمّان ، وأنا يومئذ قد راهقت الحلم ، فسمعته يخطب وشهدته يقول : ما تنقمون على " ؟ قال : وما من يوم إلا وهم يقتسمون فيه خيراً كثيرا . يقول : يا معشر الناس ، أغدوا على أعطياتكم ، فيغدون فيأخذونها وافرة ، ثم يقول : يا معشر السلمين أغدوا على كسوتكم ، فيجاء بالحلل فتقسم بينهم .

وقال: أنا الثقة عن يونس عن الحسن قال سمعت عثمان يخطب وهو يأمر بذبح الحمام ، وقتل الـكلاب .

وقال البخارى فى الأدب المفرد: حدثنا موسى بن إسماعيل ، قال : حدثنا مبارك يعنى ابن فضالة ، عن الحسن ، قال : سمعت عثمان يأمر فى خطبته يقتل الكلاب وذبح الحمام .

وقال الدولابى فى الحكنى: حدثنا أسحاق بن سيار النصيبى ، ثنا أبو قرة عبد الحجيد بن أيوب الواشجى ، ثنا عقبة الأصم الرفاعى ، قال : سمعت الحسن بن أبى الحسن يقول : ولدت لسنتين بقيتا من خلافة عمر ، وقرأت القرآن فى خلافة عثمان ، ورأيت عثمان يخطب على المنبر ، وعليه قميص لين ، يقعد أحيانا ويقوم أحيانا ، يأمر بقتل الحمام الطيارة والكلاب ، وينهى عن المثلة .

وفى ( التمهيد ) لابن عبد البر عن الحسن قال : سمعت عثمان غير مرة يقول : فى خطبته أقتلوا الـكلاب واذبحوا الحمام .

وقال: ابن جرير حدثني المثنى ثنا إسحاق بن الحجاج، ثنى إسحاق بن إسماعيل، عن سليمان بن أرقم، عن الحسن. قال: رأيت عمان بن عفان على منبر رسول الله صلى الله عليه وسلم، عليه قميص فوهى، محلول الزر، وسمعته يأمر بقتل السكلاب وينهى عن اللعب بالحمام، ثم قال: يا أيها الناس اتقوا الله في هذه السرأتر، فإنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ( والذى نفس محمد بيده ما أسر أحد سريرة إلا البسه الله رداءها علانية، إن خيرا نخير وإن شرا فشر) بيده ما أسر أحد سريرة إلا البسه الله رداءها علانية، إن خيرا ناتي الله) قال: شم قرأ هذه الآية ( وريشا ولباس المقوى ذلك خير ذلك من آيات الله ) قال: السمت الحسن (١):

وقال : ابن أبى شيبة فى ( المصنف ) ثنا ابن علية ، عن شعيب بن الحجاب عن الحجاب عليه من إبريق .

وقال: أحمد فى الزهد حدثنا إسحاق بن سليمان ، ثنا أبو جعفر ، عن يونس ، عن الحسن ، قال ؛ رأيت عثمان قائما فى المسجد فى ملحفة ، ليس حوله أحد ، وهو أمير المؤمنين .

ورواه أحمد أيضاً وأبو نعيم فى (الحلية) والبيهق فى (السنة) من طريق عبد الله بن عيسى أبى خلف الخزاز ، عن يونس بن عبيد: أن الحسن سئل عن القائلة فى المسجد ، فقال : رأيت عمان بن عفان وهو يومئذ خليفة ، يقيل فى المسجد وأثر الحصا بجنبه ، فيقول الناس: هذا أمير المؤمنين هذا امير المؤمنين . فإذا ثبت سماع الحسن من عمان الذى هو أقدم مو تا من على "، فسماعه من على "أولى بالثبوت .

<sup>(</sup>١) أي لباس التقوى هو السمت الحسن .

فإن قلت: المطالب النقلية لا يكتفى فيها بالإمكان ؟ بل لابد من الوقوع ، والوقوع لا يثبت بالقياس ، بل لابد من النقل ، لأن الراوى قد يتهيأ له السماع والرواية من شيخ ، ولايتهيأ له ذلك من قرينه ومن فى طبقته ، لأسباب وموانع.

قلت : الجواب عن هذا في الوجه الذي بعده .

الوجه الثامن: أن الحسن روى عن على عليه السلام عدة أحاديث، أسندها من جمّته جماعة من الرواة، كما أسند الصوفية من جمّته الحرقة والقلقين والصحبة والاقتداء، والأصل في رواية العدل الثقة: الاتصال، وعدم الانقطاع، حتى يقوم الدليل على الإرسال، وعدم الاتصال، والدليل قائم ينفي الانقطاع، شاهد بثبوت الاتصال، فالأحاديث المذكورة كامًا متصلة غير منقطمة والذي أمكن الوقوف عليه منها عشرة أحاديث (1).

الحديث الأول: قال الإمام أحمد في المسند: حدثنا هشيم . قال : أخبرنا بونس . عن الحسن . عن على . قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم . يقول : ( رفع القلم عن ثلاثة عن الصغير حتى يبلغ . وعن النائم حتى يستيقظ . وعن الصاب حتى يكشف عنه ) .

ورواه عن الحسن أيضا قتادة . قال : أحمد حدثنى بهر . وحدثنا عفان قالا : حدثنا هام . عن قتادة . عن الحسن . عن على أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : ( رفع القلم عن ثلاثة عن النائم حتى يستيقظ . وعن الممتوه أو قال المجنون حتى يعقل . وعن الصفير حتى يشب ) .

<sup>(</sup>١) بقى حديث حادى عشر ، ذكره الحافظ فى تهذيب التهذيب عن الحسن عن على عليه السلام فى أن أولاد الزنا يعتقون . يعنى إذا كان أحدهم رقيقا صح عتقه فى كنفارة وتحوها .

وقال الترمذي: حدثنا محمد بن يحيى القطعي . حدثنا بشر بن عمر ثنا هم . عن قتادة . عن الحسن به .

وقال الحاكم فى المستدرك أخبرنا أبو بكر بن إسحاق ، أنا على بن عبدالعزيز ثنا همام به ، كذا وقع فى النسخة المطبوعة وفيه انقطاع .

الحديث الثانى: قال النسائى (فى الكبرى) حدثنا الحسن بن أحمد بن حبيب، ثنا شاذ بن فياض، عن عمر بن إبراهيم، عن الحسن عن على: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (أفطر الحاجم والمحجوم).

وقال عبد الرزاق فی مصنفه عن معمر ، عن قتادة ، عن الحسن ، عن علی علیه الله علیه وسلم . من علیه الله علیه وسلم . من طرق متعددة .

العديث الثالث: قال الطحاوى فى (معانى الأثار) حدثنا ابن مرزوق ، قال: حدثنا عمرو بن أبى رزين ، قال: حدثنا هشام بن حسان ، عن الحسن ، عن خسة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم منهم على بن أبى طالب وعبدالله بن مسعود وحذيفة بن اليمان وعمران بن حصين ورجل آخر: أنهم كانوا لا يرون فى مس الذكر وضوءا .

الحديث الرابع قال الطحاوى أيضاً: حدثنا أحمد بن داود ، قال : حدثنا أبو عمر الحوضى ، قال : حدثنا حمام عن قتادة . عن الحسن . وخلاس بن عمرو أن عليا قال : في الرهن يترادان الزيادة والنقصان جميما ، فإن أصابته جأمحة برىء .

(تنبيه) أورد الحافظ السيوطى فى ( اتحاف الفرقة ) هذا الأثر فوقع له فيه وهم، فإنه قال : قال الطحاوى: حدثنا نصر بن مرزوق ، حدثنا الخطيب ثنا حماد البن سلمة . عن قتادة . عن الحسن . عن على . قال:قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

إذا كان فى الرهن فضل ـ فأصابته جائحة فهو بما فيه ) ه والموجود فى ( معانى الآثار ) حدثنا نصر ثنا الخصيب ، ثنا حماد بن سلمة ، عن قتادة ، عن خلاس ، هو ابن عمرو ، أن عليا قال : إذا كان فى الرهن فضل فأصابته جائحة ، فهو بما فيه ، وإن لم تصبه جائحة واتهم فإنه يرد الفضل . حدثنا أحمد بن داود ، قال : حدثنا أبو عمر الحوضى ، إلى آخر الأثر الذى أوردناه فانتقل بصره من السند الذى أراده ، إلى المتن الذى قبله ، فظن أنه مرفوع ، وهو موقوف .

الحديث الخامس: قال الدارقطني في سنفه: حدثنا عبد الله بن محمد بن عبد العزيز قال حدثنا داود بن رشيد ، حدثنا أبو حفص الأبار ، عن عطاء بن السائب عن الحسن ، عن على عليه السلام ، قال : في الخلية والبرية والبتة والبائن، و الحرام - ثلاث ، لا يحل حتى تنكح زوجا غيره .

ورواه ابن أبى شيبة فى ( مصنفه ) مفرقا فى خمسة أبواب بسند واحد ، فقال : حدثنا ابن فضيل ، عن عطاء بن السائب عن الحسن به .

الحديث السادس: قال الدارقطني (في السنن) أيضاً: حدثنا أحمد بن محمد ابن عبد الله بن زياد القطان ، حدثنا الحسن بن على بن شبيب الممرى ، قال : سمعت محمد بن صدران السلمى ، يقول : حدثنا عبد الله بن ميمون المرائى ، حدثنا عوف ، عن الحسن أو خلاس ، عن على رضى الله عنه شك ابن ميمون أن النبي صلى الله عليه وسلم قال \_ لعلى عليه السلام (يا على قد جعلت إليك هذه السبقة بين الناس ) فخرج على رضى الله عنه ، فدعا سراقة بن مالك ، فقال : يا سراقة الحديث .

وهكددا رواه البيهتي أيضاً فقال: أخبرنا أبو الحسين بن الفصل القطان ، أنبأنا أبو سهل بن زياد القطان ، ثنا الحسن بن على بن شبيب المعمرى به مثله ،

بالشك فيه عن الحسن أو خلاس ، ونقله الحافظ السيوطى فى ( الاتحاف ) من سنن الدارقطنى فأورده عن الحسن وحده ، جاز ما به فلعله تصرف منه .

الحديث السابع قال الخطيب في التاريخ ، أخبرنا الحسن بن أبي بكر ، أخبرنا أو سهل أحمد بن محمد بن عبد الله بن زياد القطان ، حدثنا محمد بن غالب ، ثنا يحيى بن عمران ، في شارع دار الرقيق ، حدثنا سليمان بن أرقم ، عن الحسن ، عن على ، قال : كفنت النبي صلى الله عليه وسلم في قميص أبيض ، وثوبي حبره ، سليمان بن أرقم ضعيف ، لكن قال بعض الحفاظ : أنه توبع عليه .

الحديث الثامن: قال أبو نعيم في الحلية: حدثنا عبد إلله بن محمد ، حدثنا أبو يحيى الرازى ، ثنا هناد ، ثنا ابن فضيل ، عن ليث عن الحسن ، عن على رضى الله عنه . قال : طوبى لكل عبد نؤمة ، عرف الناس ، ولم يعرفه الناس . عرفه الله تعالى برضوانه ، أولئك مصابيح الدحى . يكشف الله تعالى عنهم كل فتنة مظلمة . ويدخلهم الله تعالى في رحمة منه . ليس أولئك بالمذابيم البذر ولا الجفاة المرائين . .

الحديث التاسع قال الدارقطني : حدثنا على بن عبد الله بن مبشر . حدثنا أحمد بن سنان . ثنا يزيد بن هرون . أنا حميد الطويل عن الحسن . قال : قال على : إن وسع الله علميكم فاجعلوه صاعا من بر وغيره . يعنى زكاة الفطر .

الحديث العاشر قال ابن جرير في التفسير: حدثًا المثنى . قال: حدثنا المجاج بن المنهال . ثنا سفيان بن عبينة عن إسرائيل . عن أبى موسى . سمع الحسن البصرى . يقول: قال على فينا والله أهل بدر نزلت الأية ( ونزعناما في صدورهم من غل إخوانا على سرر متقابلين ) .

وستأتى أحاديث أخرى في الوجه الذي بعده ٠

وذكر الحافظ السيوطى حديثاً من كتاب ( العروس ) لجعفر بن محمد الحسينى أعرضنا عن ذكره لكونه متكاماً فيه ، بل الحافظ السيوطى نفسه أورده فى ذيل الموضوعات .

## فصل

فهذه الأحاديث محكوم بانصالها على قواعد أهل الحديث المتفق عليها ، بل على شرط البخارى ومسلم في الاتصال كما سيأتي بيان شروطهما ، فالخرقة مثلها .

فإن قيل: إن الحسن البصرى وإن كان إماماً ثقة ، لكنه مدلس ، وعنعنة المدلس لا تقبل ، ولا يثبت بها الاتصال ، والأحاديث السابقة كلما معنعنة ، فلا يثبت بها المطلوب .

#### قلنا: الجواب عن هذا هو:

الوجه التاسع: وهو أن الحسن قد ثبت عنه بالأحاديث الصحيحة: أنه رأى عليًّا، وسمع منه، وجالسه فى حلقته، وصلى خلفه مدة طويلة، بَالفاظ لا تحتمل التدليس، ولا تقبل التأويل، وهى كافية فى إبطال قول كل منكر، وناف للرؤية والسماع.

أما الرؤية : فقال البخارى فى التاريخ الصغير فى ترجمة سليمان بن سالم القرشى أبى داود العطار : سمع على بن زيد من الحسن قال : رأيت عليًّا والزبير التزما . ورأيت عليًّا وعثمان التزما .

وقال ابن أبى حاتم فى المراسيل : سئل أبو زرعة عن الحسن : لتى أحداً من البدريين ؟ قال : وقال الحسن : رأى عثمان بن عفان وعليًّا ، قال : وقال الحسن : رأيت الزبير يبايع عليًّا رضى الله عنهما .

#### فصل

وأما السماع: فقال: أبو يعلى فى (مسنده) حدثنا حوثرة (١) بن أشرس، قال: أنا عقبة بن أبى الصهباء الباهلى ، قال: سمعت الحسن يقول: سمعت عليه عليه السلام يقول: همل أمتى مثل الله صلى الله عليه وسلم: « مثل أمتى مثل المطر لا يدرى أوله خير أم آخره » أورده الحافظ فى تهذيب التهذيب، ثم قال: قال عمد بن الحسن الصيريفينى شيخ شيوخنا: هذا نص صريح فى سماع الحسن من على كرم الله وجهه، ورجاله ثقات ، حوثرة وثقه ابن حبان ، وعقبة ، وثقه أحد، وابن معين ه.

وقال الحافظ التركابى بعد نقل عبارة ابن حبان فى توثيق حوثرة ، مع أنقاله عن أحمد وابن معين وغيره فى توثيق عقبة ما نصه : فالحديث مسلسل بأئمة أهل البصرة ، ولعمرى ما للمنكرين من جواب عن هذه الرواية السالبة عنهم الدراية فى الباب ه .

حدیث آخر: قال الحافظ جمال الدین محمد بن یوسف بن مسدی المتوفی شهیداً بمکة سنة ثلاث وستین وستمائة فی مسلسلاته: صافحت أبا عبد الله محمد بن عبد الله ابن عیسوی النفزاوی بها ، قال صافحت أبا الحسن علی بن سیف الحضر می بالأسكندریة (۲) م ، وصافحت أیضاً أبا القاسم عبد الرحمن بن أبی الفضل الماله کی

<sup>(</sup>١) وقع هذا الاسم فى بعض النسخ من زاد للسير ، بلفظ : جويرية ، وهو تصحيف من بعض النساخ .

<sup>(</sup>۲) يرمز المحدثون بلفظ ح إلى تحويل السند من شيخ إلى شيخ ، لتقوية السند بتعدد طرقه ، وقوله بعد : قال كل واحد منهما ، يعنى أبا الحسن على بن يوسف الحضرمى ، وشبل بن أحمد بن شبل . ونحن نتصل بهذا السند من طريق شيخنا أبى =

بالأسكندرية ، قال صافحت شبل بن أحمد بن شبل قدم علينا ، قال كل واحد منهما : صافحت أبا محمد عبد الله بن مقبل بن محمد الهجيبي ، قال صافحت محمد بن الفرج بن الحجاج السكسكي ، قال : صافحت أبا مروان عبد الملك بن أبي ميسرة ، قال : صافحت أحمد بن الأسود ، قال : قال : صافحت أحمد بن الأسود ، قال : صافحت ممشاد الدينوري ، قال : صافحت على بن رزين الخراساني ، قال : صافحت على بن رزين الخراساني ، قال : صافحت على بن أبي طالب ، عيسي القصار ، قل صافحت الحسن البصري ، قال : صافحت على بن أبي طالب ، قال صافحت رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال : صافحت كني هذه سرادقات عرش ربي عز وجل . قال ابن مسدى : غربب لا نعرفه إلا من هذا الوجه ، وهذا إسناد صوفي ه .

قال الحافظ التركاني أحمد الأسود ومن فوقه إلى الحسن مشاهير أئمة الصوفية ، ومن دونه ليس فيهم من يصلح لأن يتهم بكذب بل ولا يضعف ه. كذا قال ؟ آخذاً من عدم ذكرهم في كتب الضعفاء كالميزان ولسانه ، ثم للحديث طريق آخر .

قال الحافظ شمس الدين بن الجزرى في (أسنى المطالب): صافحت الشيخ الإمام العالم الزاهد أبا محمد محمد بن محمد بن محمد النسائى الجمالى رحمه الله . وهو صافح الشيخ الإمام المحدث محمد بن مسعود السكازرونى ، قال : صافحت أبا الخير محمد بن على بن محمد الأصبهانى الموازينى ، قال : صافحت أعلى بن محمد بن عبد الصمد الدونى ، قال : صافحت الشيخ أبا الفضائل الحسن بن محمد بن الحسن الصفافى ، قال : صافحت أبا إسحاق إبراهيم بن أحمد بن عبد الله بن محمد القرطى ، الصفافى ، قال : صافحت أبا إسحاق إبراهيم بن أحمد بن عبد الله بن محمد القرطى ،

النصر القاوقي رحمه الله عن والده أبى المحاسن القاوقي الشاذلي صاحب المؤلفات. المكثيرة ، المتوفى سنة ١٣٠٥ هجرية ، وهو من جملة عانين مسلسلا رويناها من هذا الطريق ، كما رويناها من طرق أخرى والحمد لله رب العالمين .

بمدينة عدن ، قال : صافحت والدى بعدن ، قال : صافحت على بن أبى بكر بن حمير بن تبع بالمسجد السعيدى فى عدن ، قال : صافحت سالم بن عبد الله بن محمد بن سالم الإمام ، قال : صافحت أحمد بن عبد الله الثغرى ، قال : صافحت أحمد الأسود بسنده السابق .

## فصل

وأما الحجالسة ، فقال الدولابي في الكني : أخبرني أحمد بن شعيب النسائي ، قال : أنبأنا على بن حجر ، قال : حدثنا حكام بن أسلم ، عن أبي حمزة عبد الله ابن جابر ، عن الحسن ، قال : إني لني حلقة على إذ جاءت المصيحة من دار عثمان فرأيته رافعاً يديه إلى السماء وهو يقول : اللهم إني أبرأ إليك من دم عثمان . قال الحافظ التركابي : رواته كلهم ثقات ، فذكر توثيق جميعهم ، ثم قال : ومن أعجب كرامة الحسن على ربه ، أن رواة هذا الأثر كرواة خبر مثل أمتي المصرح فيه بالسماع ، لم يتكلم في سند واحد منهما أحد من الحفاظ ه .

قلت: وله مع ذلك طريق آخر ، قال: اللألمكائى فى ( السنة ) أخبرنا أحمد ابن محمد النقيه ، أنا محمد بن على ، ابن محمد النقيه ، أنا محمد بن أحمد بن أحمد بن أحمد بن سواء ، ثنا سعيد بن أبى عروبة ، عن عامر الأحول ، عن الحسن ، قال شهدت عليًّا بالمدينة وسمع صوتاً ، نقال : ما هذا ؟ قالوا : قتل عثمان ، قال : اللهم أشهد أنى لم أرضى ولم أمالى ، مرتين أو ثلاثا .

#### فصل

وأما الصلاة خلفه ، فقال البيهق في ( السنن الكبرى ) أنبأنا أبو عبد الله الحافظ وأبو بكر بن الحسن القاضى ، قالا : حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب ، ثنا العباس الدورى ، ثنا الحسن بن بشر ، ثنا الحسكم بن عبد الملك ، عن قتادة ،

عن الحسن ، قال : أمنا على بن أبى طالب فى زمن عثمان رضى الله عنه عشرين ليلة ، ثم احتبس ، فقال بعضهم : قد تفرغ لنفسه ، ثم أمهم أبو حليمة معاذ المقارى ، فكان يقنت ، وتكلم فيه المارديني فى ( الجوهر النقى ) لأنه مما احتج به البيهقى على مخالفة مذهب أبى حنيفة ، وترجم للباب الذى أورده فيها ، من قال : ( لا يقنت فى الوتر إلا فى النصف الأخير من رمضان ) فقال الحكم : هذا ليس بثقة ، وليس بشىء ، وقال أبو حاتم مضطرب ، وقال أبو داود : منكر الحديث ، وقتادة مدلس ، وقد عنعن . والحسن لم يصح لقاؤه لعلى ه .

قلت: أما كونه لم يلق عليًا ، فقول باطل ، لا شبهة فيه ، وهو ناشىء عن تقليد وجهل بما أوردناه ، وأما التعلق بتدليس قتادة ، فأبطل وأبطل ، فإن طول ملازمة قمادة للحسن وروايته عنه لاتحتاج إلى تحرز من تدليسه ، ثم إن أحاديث قتادة بأسرها لا فرق فيها بين المخرج منها في الصحيحين وغيرهما كلما بالمنعنة كسائر أحاديث تلك الطبقة ، فينتج منه أنه لا يوجد في الدنيا حديث صحيح من رواية قتادة المبتة ، وأما الحريم فقد وثقه العجلي مع تعنته في الرجال ، وروى عنه كثير من الحفاظ ، واعتبروا حديثه ، واحتج به البخارى في الأدب المفرد وغيره ، بل صحح له الترمذي ، مع أن من يتكلم فيه إنما يصفه بالانفراد: بما لايتابع عليه ، وهذا من أوهام الجارحين وتعنتهم ، وأى ضرر على الحافظ في الانفراد ؟ لا سيا مع التوسع والإكثار ، وقد سكت البيهتي عن الحديث المذكور ، وذكره في كتابه ( المعرفة ) بصيغة الجزم محتجًا به ، فهو ثابت صحيح ، لا سيا مع شواهده في كتابه ( المعرفة ) بصيغة الجزم محتجًا به ، فهو ثابت صحيح ، لا سيا مع شواهده الصحيحة ، ووجود البراهين القاطعة على اجماع الحسن بعلي عليه السلام .

الوجه العاشر: أنه ورد عن الحسن البصرى أيضاً القصريح بالإكثار من الرواية عن على ، والسماع منه ، وأن جل مراسيله سمعها من على عليه السلام . قال الحافظ المزى في ( التهذيب ) : أخبرنا أبو إسحاق بن الدراجي ، عن

أبى جعفر الصيدلانى إذناً ، قال : أخبرنا أبو على الحداد ، قال : أخبرنا أبو نعيم ، حدثنا أبو القاسم عبد الرحمن بن العباس بن عبد الرحمن بن زكريا الأطروش ، حدثنا أبو حنيفة محمد بن حنيفة الواسطى ، ثنا محمد بن موسى الحرشى ، ثنا ثمامة بن عبيدة ، قال : حدثنا عطية بن محارب ، عن يونس بن عبيد ، قال : سألت الحسن قلت : يا أبا سعيد إنك تقول : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وإنك لم تدركه ، قال ابن أخى إنك سألتنى عن شىء ما سألنى عنه أحد قبلك ، ولولا منزلتك منى ما أخبرتك ، إنى فى زمان كما ترى ، وكان فى عمل الحجاج ، كل شىء سمعتنى أقول : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو عن على بن أبى طالب غير أنى فى زمان لا أستطيع أن أذ كر علياً .

الوجه الحادى عشر: أن الحسن سئل عن على ، فأجاب السائل بقوله : كان على والله سهماً صائباً من مرامى الله على عدوه ، وربانى هذه الأمة ، وذا فضلها ، وذا سابقتها ، وذا قرابتها ، من رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن بالنؤمة عن أمر الله ، ولا بالملومة في دين الله ، ولا بالسروقة لمال الله ، أعطى القرآن عزائمه ، ففاز منه برياض مونقة ، ذلك على بن أبى طالب يا لكع . ذكره ابن عبد البر في ( الاستيماب ) . فقد أجاب عنه جواب من عرف أحواله ، وشاهد سيرته ، ثم إن السائل لم يسأله عنه ، حتى كان مشهوراً عندهم أنه رأى عليا . وخالطه ، فاذلك سأله عنه .

الوجه الثانى عشر: أن الحسن ثقـة باتفاق الأمة ، وإجماع الأئمة (١) ، وقد روى عن على عليه السلام تارة بالعنعنة ، وأخرى بالسماع ، وصرح مع ذلك

<sup>(</sup>١) وقد ذكره الذهبي في الميزان ، استطرادا ، في ترجمة مشابهة له في اسمه ، وهو الحسن بن أبى الحسن المؤذن البغدادي الضعيف ، وصرح بامامته قال : إلا أنه كثير المتدليس ، فإذا قال : حدثنا فهو ثقة بلا نزاع .

بأنه رأى عليا ، وجالسه ، وصلى خلفه ، وشهد له التاريخ ، وصدقه العيان ، في كونه كان معه في بلد واحد ، بل جاراً له ، إلى أن بلغ سنه الرابع عشرة ، ولم يرد عنه تكذيب لذلك ، ولا رجوع عنه ، فكيف يشك مع هذا في لقائه وصحة روايته عنه ؟ إذا صح السند إليه بذلك ؟ وسند الخرقة والصحبة رجاله في أعلى درجة الثقة والعدالة والصدق والأمانة ، فسند الخرقة والصحبة صحيح ، متصل لا شك فيه ، ولا شبهة .

فإن قيل : سلمنا الرؤية واللقاء والمجالسة والاجتماع ، ولكن الحسن كان صغير السن لا تتهيأ له الرواية والسماع ، وحفظ الأحاديث والأخبار . قانا : جوابه .

الوجه الثالث عشر : وهو أن سماع من سنه أربع عشرة سنة أو خمس عشرة كاكان سن الحسن يوم خروج على من المدينة ، من أعلى ما يطلب في سن بداية السماع وكتابة الحديث في العصور المتأخرة ، فضلا عن عصر الصحابة والتابعين .

قال يحيى بن معين : حد الغلام في كتابة الحديث أربع عشرة سنة .

وقال أبو نعيم الفضل بن دكين: سممت الحديث وأنا ابن أربع عشرة سنة ، بل جمهور العلماء على أن السماع يصح ممن هو دون السن المذكور ، وهو الصحيح من مذاهب أهل الحديث والأصول ، لأن كثيراً من الصحابة حفظوا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ورووا الأحاديث الكثيرة عنه ، وهم لم يبلغوا السن المذكور ، بل منهم من لم يقاربه . فقد روى سهل بن سعد الساعدى عن النبي صلى الله عليه وسلم أزيد من مائة وثمانين حديثاً ، وكان سنه يوم انتقال النبي صلى الله عليه وسلم إلى الرفيق الأعلى خمس عشرة سنة .

وروى الحسن بن على عليهما السلام عن النبي صلى الله عليه وسلم أربعة عشر حديثاً ، وكان سنه يوم انتقال النبي صلى الله عليه وسلم عشر سنين أو دونها .

وروى أخوه الحسين الشهيد عليه السلام ، عشرة أحاديث أيضاً أو نحوها ، وهو أصغر من أخيه الحسن .

وروى عبد الله بن الزبير عن النبي صلى الله عليه وسلم أزيد من ثلاثين حديثًا ، وكان سنه يوم انتقال النبي صلى الله عليه وسلم تسع سنين .

وروى النعان بن بشير عن النبى صلى الله عليه وسلم أزيد من مائة وعشرين حديثاً ، وإن لم يصرح بالسماع منها إلا فى العدد اليسير ، وكان سنه يوم انتقال النبى صلى الله عليه وسلم تسع سنين أو عشراً ، لأنه أكبر من ابن الزبير بستة أشهر .

وروى أبو الطفيل عن النبى صلى الله عليه وسلم نحو عشرة أحاديث ، وأدرك من حياة النبى صلى الله عليه وسلم نحو عشرة أعوام أو أقل(١).

وروى السائب بن يزيد عن النبى صلى الله عليه وسلم أزيد من عشرين حديثاً ، وأدرك من حياة النبى صلى الله عليه وسلم ثمان سنين .

وروى المِسْوَر (٢٠) بن مخرمة عن النبى صلى الله عليه وسلم أزيد من عشرين حديثاً ، وأدركِ من حياة العبى صلى الله عليه وسلم ثمان سنين أيضاً .

وروى عمر بن أبى سلمة عن النبى صلى الله عليه وسلم إثنى عشر حديثًا ، وأدرك من حياة النبى صلى الله عليه وسلم تسع سنين .

وروى يوسف من عبدالله بن سلام عن النبي صلى الله عليه وسلم نحو أربعة

<sup>(</sup>١) وهو آخر الصحابة موتا على الاطلاق ، توفى بالبصرة سنة ١١٠ ه وجهل ابن حزم صحبته ، وجرحه فى المحلى ، ورد عليه مصحح الـكتاب بأنه تابعي ثقة .

<sup>(</sup>٢) بكسر الميم وسكون السين وفتح الواو ، ومخرمة : بفتح الميم والراء بينهما خاء ساكنة .

أحاديث وتركه صغير السن ، روى عنه أنه قال : سمانى رسول الله صلى الله عليه وسلم يوسف وأقعدنى فى حجره ، ومسح على رأسى ، وكذلك عبد الله بن جعفر ومسلمة بن مخلد ، وآخرون .

وهذه عائشة (۱) أم المؤمنين رضى الله عنها . روت عن النبى صلى الله عليه وسلم أكثر من ألف ومائتى حديث ، وضبطت الكثير من أحواله وسننه ، وقد تزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم وهى ابنة تسع سنين ، فحفظت عنه فى ذلك السن فما بعده إلى أن انتقل وسنها ثمان عشرة .

وكذلك أنس بن مالك رضى الله عنه أتت به أمه إلى النبى صلى الله عليــه وسلم يخدمه وهو غلام صغير ياهب مع الصبيان ، فحفظ عنه السنن والشرائع ، وروى أكثر من ألفى حديث ، ومائتى حديث بالتثنية فيهما .

وكذلك عبد الله بن عباس روى عن النبى صلى الله عليه وسلم أزيد من ألف وسمائة حديث وملاً الدنيا علماً وتفسيراً لكتاب الله تعالى ، ببركة دعائه صلى الله عليه وسلم ، ولم يدرك من حياته صلى الله عليه وسلم إلا أربع عشرة سنة . وكذلك أبو سعيد الخدرى وآخرون يطول ذكرهم .

وأما التابعون ومن بعدهم فلا يدخلون تحت الحصر ، وقد روى الخطيب ( في الكفاية ) عن سعيد بن عامر ، قال : حملني خالى على عاتقه فسمعت شميلا ، يحدث عن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم ( مثل الجليس الصالح مثل العطار

<sup>(</sup>١) وهى أحد حفاظ الصحابة السبعة الذين رووا أكثر من الف حديث ، وهم مجموعون في هذين البيتين :

سبع من الصحب فوق الالف قدنقلوا عن الصطفى المختار خير مضر أبو هريرة سعد جابر أنس صديقة وابن عباس كدا ابن عمر سعد هو أبو سعيد الحدرى ، لأن اسمه سعد بن مالك بن سنان ، ويلاحظ أن معظم هؤلاء السبعة كانوا صغار السن .

إن لم تصب من عطره. أصبت من ريحه ، ومثل الجليس السوء مثل القين إن لم يحرق ثوبك ، أصابك من ريحه ).

وعن الفضل بن زياد ، قال : سمعت أحمد ، وذكر ابن عيينة ، فقال : أخرجه أبوه إلى مكة ، وهو صغير ، فسمع من الناس : عرو بن دينار وابن أبى نجيح فى الفقه ، ليس تضمه إلى أحد إلا وجدته مقدماً .

وعن نصر بن على ، حدثنى أبى ، قال : ذكر ابن عيينة ، عند شعبة ، فقال : رأيت ذلك الغلام عند عمرو بن دينار وبيده ألواح ، وفى أذنه قرط من ذهب .

وعن النضر الهلالي ، قال: كنت في مجلس سفيان بن عيينة ، فنظر إلى صبى دخل المسجد ، فكأن أهل المجلس تهاونوا به لصفر سنه ، فقال سفيان : (كذلك كنتم من قبل فمن الله عليه حكم ) ثم قال لى يا نضر لو رأيتني ولى عشر سنين ، طولى خمسة أشبار ، ووجهى كالدينار ، وأنا كشعلة نار ، ثيابى صفار ، وأكامى قصار ، وذيلى بمقدار ، و نعلى كأذان الغار ، اختلف إلى علماء الأمصار ، مثل الزهرى ، وعمرو بن دينار ، وأجلس بينهم كالمسمار ، محبرتى كالجوزة ، ومعلمتى كالموزة ، وقاماً كاللوزة ، فإذا دخلت المجلس قالوا: وسعوا للشيخ الصغير ، م تبسم ابن عيينة ، وضحك ، وتسلسل (۱) ذلك منه إلينا فسمعناه من أبى النصر القاوقجي ، وأبى حفص العطار ، وأبى عبد الله بن جعفر ، وغيرهم . من طريق عابد السندى ، وأبى المحاسن القاوقجي ، وان عقيلة ، وآخرين .

وروى الخطيب أيضاً عن ابن المدينى ، قال : حدثنا حفص بن غياث ، قال : سمه مت طلق بن معاوية يحدث عن أبى زرعة عن أبى هريرة فذكر خبراً ، ثم قال : حفص سمعت هذا الحديث منه منذ سبعين سنة ولمأ بلغ عشر سنين ، وعن أبى بكر ابن عياش ، قال : قال رجل للأعش : هؤلاء الغلمان حولك ، قال : اسكت هؤلاء ؛ محفظون عليك أمر دينك .

<sup>(</sup>١) هذا من المسلات الثمانين التي أشرنا إليها في مسلسل المصافحة . (١) هذا من المسلات الثمانين التي أشرنا إليها في مسلسل المسلات البرمان الجلي )

وعن الحسن بن عبد الرحمن بن خلاد : أن الأوزاعي سئل عن الغلام يكتب الحديث قبل أن يبلغ ؟ فقال : إذا ضبط الإملاء ، جاز سماعه و إن كان دون العشر ، واحتج بحديث سبرة بن معبد ( مروا أولادكم بالصلاة لسبع واضر بوهم عليها لعشر ) .

وعن إبراهيم الحربي قال: مات عبد الرزاق وللدبري (١) ست سنين أو أربع سنين والدبري هو رواية كتب عبد الرزاق كلها. وقد شحن الأئمة والحفاظ كتبهم بالرواية عن عبد الرزاق من طريق الدبري ، وكذلك أبو عمرو الهاشمي ، راوية سنن أبي داود . عن اللؤلؤي ، سمعه عليه أربع مرات ، آخرها وهو ابن خمس سنين ، فاعتمد الحفاظ راويته وسمع من لا يحصي مهم السنن ، من طريقه ، إلى غيرهم من يستحيل على المخلوق إحصاؤهم ، فمن القرن الثاني إلى أواخر القرن التاسع ، وآلاف المخلوقات تسمع الحديث وتسمع أبناءها في سن الطفولة (١) والصبا ، بل وفي سن الرضاع ، كما هو معلوم ، لأهل هذا الشأن ، وما في كتب الرجال وطبقات المحدثين و إن كثر فإيما هو قطرة من بحر .

وقد نص على هذا شيوخ الفن وأئمته ، كابن الصلاح ، وان الأثير ، والنواوى والبلقيني ، والعراقي ، وآخرين .

<sup>(</sup>١) اسمه إسحاق الدبرى ، بفتح الدال والباء .

<sup>(</sup>٣) وكثيرا ما تجد في الأجزاء الحديثية ، وفي كتابة الطباق : حضورا في الخامسة أو الرابعة مثلا ، يعنون أن الراوى حضر وهو في سن الخامسة أو الرابعة وهذا لايكاد يخلو منه جزء ولا طباق . وقد بلغ درجة الاجتهاد الشريف التلمساني أحد أئمة المالكية الواصلين إلى درجة الاجتهاد نسغ في العلم وهو دون البلوغ وتصدر المتدريس في ذلك السن ، فرآه رجل يدرس المطلبة في رمضان وهو مفطر ، فسأله على سبيل المنكيت بقوله : أحائض الشيخ أم نفساء ؟ فأجابه الشريف : لم أبلغ الحلم ياطويل الآذان ا والمشريف هذا كرامات عديدة رضى الله عنه .

قال ابن الصلاح: يصح التحمل قبل وجود الأهلية فتحمل رواية من تحمل قبل الإسلام، وروى بعده، وكذلك رواية من سمع قبل البلوغ، وروى بعده، وكذلك ومنع من ذلك قوم فأخطأوا، لأن الناس قبلوا رواية أحداث الصحابة كالحسن بن على وابن عباس وابن الزبير والنعان بن بشير وأشباههم، من غير فرق بين ما تحملوه قبل البلوغ وما بعده، ولم يزالوا قديماً وحديثاً يحضرون الصبيان مجالس التحديث والسماع، ويعتدون بروايتهم لذلك. ه بل قد حددوا السن الذي يصح معه التحمل بخمس سنين، وترجم البخارى لذلك في الصحيح ( باب متى يصح سماع الصغير ) ثم أخرج حديث محمود بن الربيع، قال: عقلت من النبي صلى الله عليه وسلم مجة مجها في وَجهى، وأنا ابن خمس سنين من دلو، بل جوز بعضهم السعاع في سن الأربع، على ما في بعض الروايات لحديث محمود .

قال القاضى عياض : حدد أهل الصنعة في سن التحمل والسماع أن أقله -ن عمود بن الربيع، فذكر الحديث ثم قال بي رواية أخرى له أنه كانابن أربعسنين ، أسنده عنه إن الصلاح م ثم قال : والتحديد بخمس هو الذي استقر عليه عمل أهل الحديث المتأخرين فيكتبون لابن خمس فصاعدا سمع ولمن لم يبلغ خمسا حضر أو أحضر ، فأين سن الحس من سن الأربع عشرة التي كان فيها الحسن البصرى يوم خروج على من المدينة ، على أن الذي ارتضاه المحققون هو عدم التحديد بالحمس وأن المدار على الفهم والتيقظ والتمييز الذي قد يحصل لبعض الأفراد دون من الحمس .

قال ابن الصلاح: والذى ينبغى فى ذلك أن يعتبر فى كل صغير حاله على الخصوص فإن وجدناه مرتفعاً عن حال من لا يعقل فهما للخطاب ورداً للجواب ونحو ذلك صححنا سماعه ، وإن كان دون خمس ، وإن لم يكن كذلك لم نصحح سماعه وإن كان ابن خمس بل ابن خمسين ، وقد بلغنا عن إبراهيم بن معيد

الجوهرى قال: رأيت صبيا ابن أربع سنين وقد حمل إلى المأمون قد قرأ القرآن ونظر في الرأى غير أنه إذا جاع بكي ، وعن القاضى أبى محمد عبد الله بن محمد الأصبهائي قال: حفظت القرآن ولى خمس سنين وحملت إلى أبى بكر المقرى لأسمع منه ، ولى أربع سنين فقال بعض الحاضرين لا تسمعوا له فيما قرأ فإنه صفير فقال لى ابن المقرى إقرأ سورة الكافرين ، فقرأتها فقال : اقرأ سورة الكوثر فقرأتها ؛ فقال لى غيره : إقرأ سورة المرسلات فقرأتها ، ولم أغلط فيها ، فقال ابن المقرى : إسمعوا له والعهدة على ، قال : وأما حديث محمود بن الربيع فيدل على صحة ذلك من ابن خمس مثل محمود م ولا يدل على انتفاء الصحة فيمن لم يكن ابن خمس ، ولا على الصحة فيمن كان ابن خمس ، ولا على الصحة فيمن محموداً . اه .

وقال النووى: إن التقييد بالخمس أنكره المحققون، وقالوا: الصواب أن يعتبركل صبى بنفسه، فقد يميز لدون خمس، وقد يتجاوز الخمس ولا يميز؛ ها بل نقل الزركشي في (البحر الحميط) عن أبي نصر القشيرى حكاية إجماع أهل الحديث على أن الصبى المميز يصح منه التحمل. وإن لم يفهم المعنى. بدون تقييد يسن مخصوص.

## فصل

فإذا صح أن المعتبر هو التمييز فقط ، وصح التحمل في سن الرابعة فالحسن أولى بذلك لأمور .

الأمر الأول : أنه كان في سن المراهقة قد ناهر الاحتلام ، وجاوز سن الممييز .

الأمر الثانى: أنه كان قد حفظ الفرآن، ولازم الصلاة في الجماعة فريضة ونافلة وحضر خطب عثمان، كما تقدمت الأسانيد بذلك.

الأمر الثالث أنه كان كامل المنظر وافر العقل ، متفوقا على أقرانه ، ومن هو في سنه كما تقدم في قول الحجاج له : والله لمعينك أكبر من أمدك ، فإن من بكون كذلك يكون متفوقا على أقرانه في العقل والتمييز .

الأمر الرابع: أنه أتى موهبة كبرى ، وفتوحا خاصا من صغره ، بسبب ارتضاعه من بعض أزواج النبى صلى الله عليه وآله وسلم ، وهى أم سلمة رضى الله تعالى عنها .

قال أبو نعيم في الحلية . حدثنا عبد الله بن محمد بن جعفر ، ثنا عبد الله بن محمد بن أبي كامل ، ثنا هوذة بن خليفة ، عن عوف بن أبي جميلة الأعرابي ، قال : كان الحسن ابنا لجارية أمسلمة زوج النبي صلى الله عليه وسلم ، فبعثت أم سلمة جاريتها في حاجتها فبكي الحسن بكاء شديدا فرقت عليه أم سلمة ، فأخذته فوضعته في حجرها فالقمته ثديها فدر عليه ، فشرب منه فكان يرى أن المبلغ الذي بلفه الحسن من الحكمة بذلك اللبن الذي شهر به من أم سلمة زوج النبي صلى الله عليه وآله وسلم .

وقال ابن سمد فى الطبقات بعد ذكره أن أم الحسن كانت مولاة لأم سلمة رضى الله عنها: فيذكرون أن أمه ربما غابت فيبكى الصبى ، فتعطيه أم سلمة ثديها تعلله به إلى أن تجىء أمه ، فدر عليه ثديها فشربه ، فيرون أن تلك الحكمة والفصاحة من بركة ذلك ه .

وهكذا رواه محمد بن سلام الجمحى عن أبى عمرو الشعاب ، وذكره غير واحد من المتقدمين كأبن قتيبة وابن الجوزى وآخرين .

# فصل

فبان مما ذكرنا من الوجوه ثبوت الاتصال وعدم الانقطاع ، وأن الخرقة بالنسبة لرواية الحسن البصرى عن على عليه السلام صحيحة متصلة على شرط البخارى ومسلم، وجميع أهل الحديث والأصول، من مخفف ومتشدد، فنى تقريب) النواوى وشرحه للحافظ السيوطى : الإسماد المعنعن قيل أنه مرسل حتى يتبين اتصاله، والصحيح الذى عليه العمل. وقاله الجاهير من أصحاب الحديث والققه والأصول: أنه متصل، قال ابن الصلاح: ولذلك أودعه المشترطون الصحيح فى تصانيفهم، وأدعى أبو عمر والدانى اجماع أهل النقل عليه، وكاد ابن عبد البريدي أجماع أثمة الحديث عليه، قال العراق : بل صرح بادعائه فى مقدمة التمهيد بشرط أن لا يكون المعنعن صدلسا، وشرط إمكان لقاء بعضهم مضا، وفى اشتراط ثبوت اللقاء وطول الصحبة ومعرفته بالرواية عنه خلاف، منهم من لم يشترط شيئا من ذلك واكتفى يؤمكان اللقاء، وعبر عنه بالمعاصرة، وهو مذهب مسلم بن الحجاج، ادعى الإجماع فيه فى خطبة صحيحة، وقال: إن اشتراط ثبوت اللقاء قول محترع لم يسبق قائله إليه، وإن القول الشائع المتفق عليه بين أهل العلم بالأخبار قديما وحديثا: أنه يكفى أن يثبت كونهما فى عصر واحد، وإن لم يأت خبر قط أنهما اجتمعا أو تشافها.

ومنهم من اشترط اللقاء وحده ، وهو قول البخارى وابن المدينى والمحققين من أثمة هذا العلم ، إلا أن البخارى لا يشترط ذلك فى أصل الصحة ، بل التزمه فى جامعه فقط ، وابن المدينى يشترطه فيها . ونص على ذلك الشافعي فى الرسالة .

ومنهم من اشترط طول الصحبة ، وهو أبو المظفر السمعانى . ومنهم من اشترط معرفته بالرواية عنه ، وهو أبو عمرو الدانى .

واشترط أبو الحسن القاسى أن يدركه إدراكا بينا، حكاه ابن الصلاح . قال شيخ الاسلام الحافظ من حكم بالإنقطاع مطلقا شدد، ويليه من شرط طول الصحبة، ومن اكتفى بالمعاصرة مهل ، والوسط الذي ليس بعده إلا التعنت مذهب البخارى ومن وافقه ه .

فهذه الشروط كامها متوفرة في رواية الحسن عن على عليه السلام، بالعنعنة فإنه عاصره وأدرك من حياته تحو عشرين سنة ، وكان معه في بلد واحد ، إلى أن بلغ خمس عشرة سنة أو أربع عشرة كما هو شرط مسلم، ولقيه، واجتمع به وجلس في حلقته ، وصلى خلفه في الفريضة ، منذ بلغ سن السبع أو دونه ، وصلى خلفه في رمضان عشرين ليلة ، كما هو شرط البخاري وطالت صحبته إياه في المدينة المنورة، لأنه كان جاراله في بيت أم ساءة، وكان يجلس في حلقته كما هو قول أبى المظفر السمماني ، مع أنه قول باطل مخالف لأشد الناس شروطا ، وهو البخارى ، فضلا عن غيره ، وهو معروف بالرواية عنه كما سبقت أحاديثه وأخباره في ذلك كما هو قول أبى عمرو الداني ، مع أنه قول باطل أيضًا . وقد أدرك عليا إدراكا بينا أبين من إدراك كثير من الصحابة الذين أجمعت الأمة على صحبتهم وصحة أحاديثهم كما بينا ذلك سابقا ، كما هو قول أبي الحسن القابسي ولا يغيب عنك أن هذه الشروط كاما في الحديث المعنعن ، وأما ماصرح فيه بالسماع مع الثقة والعدالة فهو بمعزل عن كل هذا . لأن تصريحه بالسماع مع ثقته وعدالته تقضى على كل احمال ولا تحتاج إلى شرط ، ولا احتياط ، وإلا كان كاذبا غير عدل ولا ثقة ، والمفروض خلاف ذلك وقد عامت تصريح الحسن بالسماع من على" فاتضح سماع الحسن من على" ، وصحة رواية الخرقة عنه وضوح الشمس في رابعة النهار .

وليس يصح في الأذهان شيء إذا احتاج النهار إلى دليل

فإن قيل: هذا فيما يتعلق بالرواية وسماع الحديث والصوفية لا يروون من طريق الحسن عن على مجرد الإلباس والتلقين اللذين هما من قبيل الرواية كما قررته سابقا، وشرحته، بل يسندون من جمته الصحبة والاقتداء والأدب والسلوك وما ينشأ عنها من مواهب وأسرار وعلوم ومعارف، وذلك يحتاج إلى طول

صحبة وملازمة و إلى سن يليق بذلك ، وسن الحسن البصرى وصحبته لعلى لاتكفى في المطلوب على ما يريده الصوفية .

#### فالجواب من وجوه:

الوجه الأول: أن الحسن صحب عليا من سن تمييزه ، وهو سن الخمس إلى أن بلغ من العمر أربع عشرة سنة فصحبه نحو تسع سنين أو ثمانية ، وتأدب بأدبه واهتدى بهديه ، لأنه كان جارا له في بيت أم سلمة التي كانت حريصة على تأديبه وتعليمه ، وكانت ترسله لأفاضل الصحابة يحد كونه ، وبيركون عليه ويدعون له ، فكيف تعفله عن الاتصال بأعلم الصحابة وأعرفهم بالله في عصره على بن أبي طالب الذي كان لها به وبأهل بيته مزيد اتصال وكامل محبة .

الوجه الثانى أن فوائد الصحبة للهكل والتأدب بأدبهم والاهتداء بهديهم تحصل للراغب فيه فى أقرب وقت ، وأقل اتصال ، كما حصل له كثير من الصحابة برؤية النبى صلى الله عليه وسلم ، والتابعين برؤية الصحابة ، وغيرهم بصحبة العارفين ، فكيف بالحسن البصرى المخصوص بالعناية والتربية فى بيت النبوة ، وحجر أزواج النبى صلى الله عليه وسلم ، والذى كان ينطق بالحكمة حتى قيل فيه إن كلامه يشبه كلام الأنبياء ؟ وقد صحب أفضل الصحابة فى عصره وأعرفهم بالله تعالى ، وعميد أهل بيت النبوة ، وباب مديئة العلم ، وأخا النبى صلى الله عليه وسلم وخليفته الباطنى ، وموضع علمه وسره ومرجم الصوفية ، ومدد الأولياء لاجرم أن يكون أولى من جميع من بعدهما فى ذلك .

قال أبو حامد الفاسى فى ر مرآة المحاسن ) لما تكلم على الحسن البصرى : ولو لم يثبت له من على كرم الله وجهه غير الرؤية لكفت ، فإن خصوصية الصحبة والتابعية تكفى فى حصولها الرؤية ، ومن المشايخ من يوصل إلى الله بنظرة وقال الشيخ أبو الحسن الشاذلى فى تلميذه أبى العباس رضى الله عنهما : أبو العباس هذا إذا نظر إلى رجل أغناه ، فذلك فى حق على كرم الله وجهه من

أقرب القريب بالأولوية الواضحة ، لاسيما فى حق الحسن المستعد لقبول ذلك النور ، ويكفيه خصوصية التقام الثدى الطاهر ، فإنه به متأهل لذلك ( والله يختص برحمته من يشاء والله ذو الفضل العظيم ) ه .

وقال أخوه أبو العباس أحمد ( في المنح الصافية ) ولا ما فع من أخذُ الحسن رضى الله عنه عن على كرم الله وجهه كما يقوله الصوفية أهل البصيرة الصافية رضى الله عنهم ، حيث ثبتت الرؤية ، لأن هذه الطريقة لما كانت ليس المعتبر فيها أخذ المريد وتلقينه من الشيخ باللسان، بل المقصود منه أن يحصل على سبيل الهمة والمحال هداية المريد، و إشراق الأنوار في قلبه، ويحصل له بسببه تجليات وأنوار من ربه ، ويطلع على حقيقة العلم ، ومكنون السر ، حتى ينقطع إليه ، ويؤثر خدمته ويقبل عليه ويرفض ما سواه ، إلى غير ذلك من المواهب التي هذه من أوائلها ، كما قال قطب زمانه أبو الفضل ابن عطاء الله في ( المنن ) وليس شيخك من سمعت منه ، إنما شيخك من أخذت عنه ، وليس شيخك من واجهةك عبارته ، إنما شيخك الذي سرت فيك إشارته ، وليس شيخك من دعاك إلى الباب، إنما شيخك الذي رفع بينك وبينه الحجاب، وليس شيخك من واجهك مقاله ، إنما شيخك الذي ينهض بك حاله ، شيخك هو الذي أخرجك من سجن الهوى ، ودخل بك إلى المولى ، شيخك هو الذي ما زال يجلو مرآة قلبك ، حتى تجلت فيه أنوار ربك ، نهضك إلى الله فنهضت إليه ، وصار بك حتى وصلت إليه ، وما زال محاذيا لك حتى ألقاك بين يديه ، فرج بك في نور المحضرة وقال: ها أنت وربك ، هنالك محل الولاية من الله ، وموطن الإمداد من الله ، و بساط التلقي من الله إلى آخر كلامه . وإذا كان في أولياء الله تعالى من يغني بنظرة ويكسب الطااب الصادق حالا وحياة ، كما قيل : لله عباد إذا نظروا إلى الشخص أكسبوه سعادة ، وكما قال القطب أبو الحسن الشاذلي رضي الله عنه في

تله يذه أبى العباس المرسى رضى الله عنه: فوالله إنه ليأتيه البدوى يبول على ساقيه، فلا يمسى عليه المساء إلا وقد وصله إلى الله تعالى ، وقال القطب أبو العباس المرسى في نفسه والله ما بيني وبين الرجل إلا أن أنظر إليه نظرة ، وقد أغنيته . فكيف لا يكون هذا فيمن قال فيه صلى الله عليه وسلم (على منى بمنزلة هرون من موسى إلا أنه لا نبى بعدى ) كما رواه الشيخان في صحيحهما ، وقال فيه أيضاً النبى صلى الله عليه وسلم (على منى وأنا منه ، لا يؤدى عنى إلا أنا أو على " ) أخرجه الترمذي والنسائي وابن ماجه وغيرهم .

وقال فيه الشيوح رضى الله عنهم: إنه أعطى العلم اللدنى ، ولا تصح النسبة إلى الولاية الحقيقية والمعارف الأهلية إلا من جهته وحقيقته ، فهو إمام الأولياء الحمديين كابهم ، وأصلهم ، ومنشأ التسابهم . إلى الحضرة المحمدية ، إلى آخر ما سبق عنه .

وقال الشيخ زروق في (عدة المريد الصادق) :اعلم أن الأوليا الأوائل من القوم، لم يكن لهم ترتيب في المشيخة معروف ، ولا اصطلاح مألوف ، وإنما كانت الحبة واللقاء ، فكان الأدنى منهم إذا لتي الأعلى ، استفاد برؤيته أحوالا ، لأن من تحقق بحالة لم يخل حاضروه منها، والأحوال موروثة ، فلذلك قال ابن العريف: كيف يفاح من لم يخالط مفلحا ؟ وكان الصحابة ينتفعون برؤيته عليه الصلاة والسلام ، حتى قال أنس رضى الله عنه : ما نفضنا أيدينا من تراب عند دفنه صلى الله عليه وسلم ، حتى أنكرنا قلوبنا ه.

وقال العارف ابن عراق في رسالته في الخرقة والتلقين: واعلم أن من شرط الذكر أن يتلقى من أفواه سادات الرجال ، فإن لذلك شأنا عجيباً ، وخاصية غريبة ولهذا شبه الذي صلى الله عليه وسلم الرجل المسلم بالنخلة حيث قال لأصحابه (إن من الشجرة شجرة لا يسقط ورقها وإنها مثل الرجل المسلم حدثوني ما هي) قال الراوي وهو عبد الله بن عمر فوقع الناس في شجر البوادي ، ووقع في نفسي أنها النخلة م

ثم قالوا حدثنا: ماهى يا رسول الله ؟ قال: (هى النخلة) وذلك ليعلم أن النخلة لا تثمر أبداً مالم تؤبر (١) فكذلك المريد الصادق مالم يتلقن الذكر من شبخ داع إلى الله على بصيرة ، ويمده بها ويلحظه ببصره ، لا تثمر شجرة وجوده ، ولا يرطب بلحه ولقد أحسن من قال من العارفين بالله الدالين عليه : يبلغ المريد الصادق بنظر شيخه إليه ما لا يبلغه باجتهاده ألف سنة . ولقد صدق الفقيه الأجل محمد بن الحسين البجلي نفع الله به في رؤياه للنبي صلى الله عليه وسلم قال: قلت ياسيدى يارسول الله أي الأعمال أفضل ؟ قال : وقوفك بين يدى ولى من أولياء الله كحلب شاة ، أوشي بيضة ، خير لك من أن تعبد الله حتى تنقطع إربا إربا . فقلت له يا سيدى حيا كان أو ميتاً ؟ قال : حيا كان أو ميتاً ، فالمريد الصادق لا يشوص (٢) نخيله ، والشيخ السابق لا مخيب نظره ه .

وقال ابن الميلق في حق الشيخ المربى الكامل:

قال ابن علان فی شیرح البیت الأخیر إذا رؤی هذا العبد ذكر المولی برؤیته، كا ورد فی وصف الصالحین (الذین إذا رؤوا ذكر الله) لأن نور قلبه مشرق علی وجهه (سیاهم فی وجوههم) فمن رآه ، رأی نور الحق الساطع من قلبه علی وجهه ، ومن تم له ذاك فاز بالسعد والقرب ، قال ابن علوان رضی الله عنه .

سعدت أعين رأتك وقوت وكذا أعين رأت من رآك

<sup>(</sup>١) تأبير النخل : تلقيحه .

 <sup>(</sup>٣) يقال تشيص النخل إذا لم يثمر لعدم تلقيحه ، أما الشوص فهو التنظيف .
 شاص فمه بالسواك نظفه به والمضارع يشوص بضم الشين .

ومثلوا ذلك بالشمس إذا أشرقت على جدار ، وفي مقابل ذلك الجدار، جدار آخر ، فيشرق ذلك الجدار الآخر ، لمواجهة للجدار الذي أشرقت عليه الشمس، وهذه طريقة معروفة عند المشايخ ، يسمونها بالرابطة ، وهي رؤية وجه الشيخ ، فإنها تثمر ما يثمر الذكر ، بل هي أشد تأثيرا لمن عرف شروطها وآدابها ، وذلك إنما يكون للشيخ الحامل الفاني المشرق بالتجليات الذاتيات ، ومن ذلك كانت توثيبة صلى الله عليه وسلم للصحابة ، فكانوا يستفنون برؤية طلعته الشريفة عن كل رياضة ومجاهدة ، وينتفعون بأنوار طلعته السعيدة أكثر ما ينتفعون بالأذكار في مدة مديدة ، ولهذا كانت درجة الصحابة لا تضاهي ، والاجتماع بالمشايخ ولو ساعة مرتبة بها يتباهي ، اجتمع شخصان في طريق ضيق ، فقال أحدها للآخر : تقدم ، موال : بم استحق الققدم عليك : فقال : لأنك صحبت الجنيد نصف يوم ، فعل مصاحبته للجنيد نصف يوم ، فعل الإنصاف ه .

وقال ابن عجيبة في شرح تائية شيخه العارف البوزيدي رضى الله عنهما: فيا سعد من كان له مجاوراً ، يقول رضى الله عنه : يا سعده ، يا بشراه من كان مجاوراً لصاحب هذه الروح الصافية ، التي سبقت لها العناية ، ولاحت عليها أنوار الولاية ، لأنه يدرك بصحبته في ساءة واحدة على سبيل التعظيم والحبة من العلوم والأسرار والمعارف والتمكين ، ما لا يدركه في سنين متطاولة بالرياضة والجاهدة فما بالك إذا طالت الصحبة والحدمة ؟

وقال ابن عباد فى شرح الحكم عند قول ابن عطاء الله: لا تصحب من لا ينهضك حاله ، بعد أن ذكر وصف المنتفع بصحبتهم ، وفى صحبة أمثال هؤلاء يحصل للحريد من المزيد ، ما لا يحصل له بغيرها من فنون المجاهدات ، وأنواع المكاهدات ، حتى يبلغوا من ذلك إلى أمر لا يسعه عقل عاقل ، ولا محيط به علم ناقل ، قال سيدى أبو العباس رضى الله عنه ماذا أصنع بالكيميا ؟ والله لقد صحبت ناقل ، قال سيدى أبو العباس رضى الله عنه ماذا أصنع بالكيميا ؟ والله لقد صحبت

أقواما يعبر أحدهم على الشجرة اليابسة ، فيشير إليها فتثمر رمانا للوقت ، فمن صحب مثل هؤلاء الرجال ، ماذا يصنع بالكيمياء ؟ وقال أيضاً رضى الله تعالى عنه : والله ما سار الأولياء والإبدال من قاف إلى قاف ، إلا حتى يلقوا واحدا مثلنا . فإذا لقوه كان بغيتهم ، وقال أيضا رضى الله تعالى عنه الولى إذا أراد أغنى. وقال أيضا رضى الله تعالى عنه الولى إذا أراد أغنى. وقال أيضا رضى الله تعالى عنه : ما بينى وبين الرجل إلا أن أنظر إليه نظرة وقد أغنيته . وقال في شيخه أبو الحسن الشاذلى رضى الله عنه : أبو العباس هو الرجل الكامل ، والله إنه ليأتيه البدوى يبول على ساقيه ، فلا يسمى عليه المساء ، إلا وقد أوصله إلى الله ه .

وقال الشيخ زروق في شرح الحكم ، عند قول ابن عطاء الله : سبحان من لم يجعل الدليل على أوليائه إلا من حيث الدليل عليه ، ولم يوصل إليهم إلا من أراد أن يوصله إليه ، ما نصه : وقد استقر صميحا أنه ما خالط أحد صادقا إلا نفعه الله تمالى على قدر همته ، كما قيل : على قدر أهل العزم تأتى العزائم ، وقد قال شيخنا أبو العباس الحضرمي رضي الله عنه في كتابه ( صدور المراتب ) فهنيئا مريئا لمن ذاق ، أو ذاق بعض ما ذاق . أهِل الأذواق ، أو رأى من ذاق . فقد قال : ( المطر قريب عهد بربكم ) فيستحب البروز فيه ، والتبرك عند نزول المطر ، هكذا ذكره الشارع صلى الله عليه وسلم وهو مطر من السحاب ، فمــا ظنك بالمؤمن العارف بالله فمن الأحرى والأولى النظر إلى العارف بالله والصادق بالله والسائر لله النظر إليه بالتأثير فيه سعادة الدنيا والأخرى عند مصادفة الحل والتوفيق ، وقد تقدم من كلام الشيخ أبي محمد عبد السلام بن مشيش يوصى الشيخ أبا الحسن الشاذلي رضي الله عنهما ، واصحب من إذا ذكر ذكر الله . فالله يغني يه إذا شهد ، وينوب عنه إذا فقد ، ذكره نور القلوب ، ومشاهدته مفتاح الغيوب ه ، ومما يدل على أن رؤية العارف تزيد من نور العرفة وغيرها ، قول أنس رضي الله عنه : ما نفضنا التراب من أيدينا من دفن رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى وجدنا

النقص في قلوبنا ، وبالجملة فأولياء الله تعالى أبواب الله ، ومعرفتهم مفتاح تلك الأبواب ه.

وقال الحافظ ابن كثير في (البداية والنهاية) في ترجمة الحسن البصرى: وقال يونس بن عبيد: كان الرجل إذا نظر إلى الحسن انتفع به وإن لم يسمع من كلامه ولم ير عمله ه.

و قلت: هذا والله حال كبار المارنين الذي أخبر به كل من رآهم وترجم لهم، ورأيناه عيانا والحمد لله: فكيف لا يكون على كذلك ؟ وقد شهد له النبي صلى الله عليه وآله وسلم بذلك . وأشاد إليه بقوله صلى الله عليه وسلم ( النظر إلى على عبادة ) فلم يكن عبادة إلا لحكون الرأني يستفيد بالنظر إليه حالا وخشية وإيمانا ورغبة في الآخرة . محبة في الله تعالى ، فكيف بمن جالسه وخالطه وسمع منه ، ولا سيما مثل الحسن البصرى. قال: الحاكم في (المستدرك) حدثنا دعلج أبن أحمد السجزى ، ثنا على بن عبد العزيز بن معاوية ، ثنا إبراهيم بن إسحاق الجعنى ، ثغا عبد الله بن عبد ربه العجلسي ، ثنا شعبة ، عن قتادة ، عن حميد بن عبد الرحمن عن أبي سميد الخدري ، عن عمران بن حصين ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( النظر إلى على عبادة ) قال الحاكم : هذا الحديث سحيح الإسناد ، وشُواهده عن عبد الله بن مسعود صحيحه ، وتعقبه الذهبي ، فقال : بل موضوع . قلت : كذب والله الذهبي وافترى ، إذ حكم على الحديث بالوضع ، دون أن يبين سبب ذلك ، ولا أن يكون في سنده راو ضعيف ، ولا ذكر هو واحداً منهم في الضعفاء. فقبح الله النواصب أعداء آل البيت المكرام، والحديث صحيح، كما قال الحاكم، وله طرق كثيرة بلغ بها حد التواتر ، على رأى جماعة . إذ زادت على عشرة . ولحديث عمران هذا طريق آخر . قال أبو مسلم الكشي : حدثنا أبو نجيد عمران بن خالد بن طليق ، عن أبيه ، عن جده ، عن عمران بن حصين ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ﴿ النَّظُرُ إِلَى وَجِهِ عَلَى بِنَ أَبِّي طَالَبِ

عبادة » قال أبو عبيد : قال ابن الأعرابي : تأويله أن عليا كان إذا برز ، قال الناس : لا إله إلا الله ، ما أشرف هذا الفتى ، لا إله إلا الله ، ما أشجع هذا الفتى ، لا إله إلا الله ، ما أحم هذا الفتى . لا إله إلا الله ، ما أكرم هذا الفتى . كذا أسنده ابن الأبار في (معجم أصحاب الصرفي) من طريق الكثمى . ورواه الطبراني عن الكشي به ، وفيه : رأيت عران بن حصين يحد النظر إلى على "، فقيل له ، فقال : سممت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « النظر إلى على عبادة » وهذا سند حسن . وقد ذكر الذهبي في (الميزان) : عمر أن بن خالد ، فقال : روى عن آبائه حديث النظر إلى على عبادة . رواه عنه يعقوب الفسوى ، وهذا باطل في نقدى .

قلت: نقدك باطل فاسد ، فيه كل حديث ورد بفضل على فهو موضوع ، فقبح الله نقداً يبطل أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم بالهوى ، مع بغض آل بيته الكرام ، وقد تعقبه الحافظ صلاح الدين العلائى ، فقال : الحكم عليه بالبطلان بعيد ، ولكنه كما قال الخطيب : غريب ه ، أى والغريب بجامع الصحيح بالبطلان بعيد ، ولكنه كما قال الخطيب : غريب ه ، أى والغريب بجامع الصحيح كما هو حال أكثر الأحاديث الصحيحة ، ومع ذلك فليست غرابته مسلمة ، كما هو حال أكثر الأحاديث الصحيحة ، ومع ذلك فليست غرابته مسلمة ، ولا يقصدون الفرابة من جهة الإسناد ، ولكن من جهة المعنى ، إذ لم يفهموا كون النظر إلى على عبادة ، ولا تصوروا معناه ، لبعده عنهم ، فاستغربوه ، وهو أولى وأسلم من تهجم الذهبي الخبيث ، ومع كونه لم يذكر في عران جرحاً ، فعمران أيضاً لم ينفرد به ، بل توبع عليه .

قال أبو بكر أحمد بن شاذان في مشيخته : حدثنا أبو بكر محمد بن يزيد البوشنجي يمرف بابن الأزهر ، ثنا العباس بن بكار بالبصرة ، حدثني خالد بن طليق الخزاعي به . وخالد و إن قال الدارقطني ليس بالقوى ، فقد ذكره ابن أبي حاتم ، وقال : إنه كان قاضي البصرة ولم يذكر فيه جرحا ، وقال : الساجي صدوق يهم ، وذكره ابن حبان في الثقات ، فكل من طريقي عمران صحيح على

انفراده ، فكيف باجتماعهما ، فكيف مع وروده من حديث عبد الله بن مسعود وعائشة وأبى بكر وعثمان و ثوبان وأبى هريرة وابن عباس وجابر بن عبد الله وأنس . فالحديث بمجموع طرقه صحيح البتة ، أو متواتر على رأى من يكتفى في التواتر بعشرة ، ومعناه ما قررناه من انتفاع الرائى لعلى عليه السلام في الباطن ، لمن كان فيه الاستعداد لذلك ، كالحسن البصرى ، والله أعلم .

الوجه الثالث: أن الانتفاع المذكور ، والفتح الإله في لا يختص بالكبار دون الصفار ، فقد فتح على قوم في سن الصبا ، أو ظهرت لهم بوادر الفتح ، ثم حصل الفتح التام في حال الكبر ، وحال الحسن البصرى مع على عليه السلام ، لا يخرج عن هذين الأمرين إما أن يكون الله تعالى أكرمه بالفتح في صباه على يد على عليه السلام أو حصلت له على يديه مقدمات ذلك وتم له الأمر بعد الكبر .

وقد ذكر ابن عطاء الله: في بعض نسخ لطائف المن عن أبى الحسن الشاذلى رضى الله عنه قال: سلك سيدى عبد السلام الطريق وهو ابن سبع سنين ، وظهر له من الكشف أمثال الجبال، ثم خرج إلى السياحة، وأقام بها ستة عشر سنة، قال: فدخل عليه يوماً شيخ في مغارة، فقال له: من أنت ؟ قال له: أنا شيخك، قد كنت ابن سبع سنين، وكل ما كان يصلك من المنازلات فهو منى، وهو كذا وكذا لجميع ما جرى له من الأحوال، وكان سكناه بالمدينة، وكان يجيء إليه ويعامه ويفيده؛ فقات له: يا سيدى كان يأتيك طياً أو سفراً ؟ قال: في ساعة يأتيني ويروح، قات يا سيدى: وكنت أنت تروح إليه ؟ قال: نعم ه، وهذا الشيخ هو سيدى عبد الرحمن المدنى العطار، وتقسدم أن سيدى علياً وفا فتح له على يد والده سيدى محمد، وأنه شيخه لا شيخ له في الطريق غيره، مع أنه لما توفي تركه ابن ست سنين.

وقال الشيخ أبو الحسن الشاذلي رضى الله عنه: كنت مع أستاذي يعنى القطب ابن مشبش؛ ومعه ابن له صغير . فخطر ببالى أن أسأل الأستاذ عن الإسم الأعظم فكاشفني الصبي وقال لى : يا أبا الحسن ليس الشأن أن تعرف الإسم .

إنما الشأن أن تكون أنت عين الإسم؛ فتبسم الأستاذ . وقال لى : أجابك عنا ولدنا . وكم له ولاء من نظير . وأول من حصل له ذلك السبطان عليهما السلام . واسطة جدها الرسول الأعظم صلى الله عليه وسلم ، وقد تركهما عند انتقاله إلى الرفيق الأعلى دون عشر سنين . وقد نص أكابر الأقطاب على أن أول الأقطاب هو سيدنا الحسن السبط عايه السلام .

## فصل

وقد أدخل جماعة في سند الخرقة والتلقين بين الحسن البصرى وعلى ابنه الحسن السبط عليهما السلام ، منهم الساحلي في ( البغية ) والفاسي في ( المنهم المبادية ) والبدير في ( الجواهر الغوالي ) وآخرون ، فإن كان ثابتا من جهة النقل فهو من المزيد في متصل الأسانيد . لأن سماع الحسن من على ثابت لا يحتاج إلى واسطة .

### فصل

ومع ثبوت لقاء الحسن عليا عليه السلام ثبوتا لا شك فيه ولا شبهة ، كا يعلم مما أسلفناه ، فالخرقة لم ينفرد بها الحسن البصرى عنه ، بل وردت عنه من طرق أخرى .

الطريق الأول عن الحسن السبط عليه السلام عنه كما سبق في سند الطريقة الشاذلية من رواية جابر عنه .

الطريق الثانى عن أويس القربى ، عن عمر ، وعلى ، كما سبق أيضا مع الكلام على كل من الطريقين .

الطريق الثالث عن الحسين السبط عليه السلام عنه ، ويتصل من جهته عدة طرق منها الطريقة العلوية ، وقد أفرد سندها وتراجم رجاله بمؤلفات منها ( البرقة الشيقة في ذكر لباس الخرقة الأنيقة ) للسيد أبى الحسن على بن أبى بكر السكران ( ١٥ – البرهان الجلي )

المترفى سنة خمس وتسمين وثمانمائة وكنهز ( البراهين الكسبية ) للسيد شيخ بن محمد الجفرى المتوفى سنة اثنتين وعشرين ومائتين وألف (وعقد اليوقيت الجوهرية) لشيخ بعض شيوخنا السيد عيدروس بن عمر الحبشي . وغيرها . فال : السيد على بن أبى بكر السكران في البرقة المشيقه وفي كتابه ( الأنموذج اللطيف في في مناقب الفقيه ) المقدم محمد بن على بإعلوى : أخذ الفقيه المذكور وتأدب بأبيه أُ الحسيب النسيب على بن محمد ، وعلى بن محمد تأدب بأبيه الإمام المحقق والبحر المدفق الشيخ مح.د بن الشيخ على علوى ، والعقيه محمد تأدب بأبيه الشيخ الكبير صاحب الكرامات الخارقة والمكاشفات المشرقة ، على بن الشيخ علوى والشيخ على هذا من كراماته : أنه كان إذا قال في تشهده في الصلاة السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته ، يسمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول له وعليك السلام ياشيخ ورحمة الله وبركانه ، والشيخ على بن علوى المذكور تأدب بوالده الشيخ الشريف علوى بن الشيخ محمد بن علوى والشيخ علوى تأدب بأبيه الشيخ الحسيب النسيب الشريف محمد بن علوى والشيخ محمد بن الشيخ علوى بن الشيخ عبد الله تأدب بالشيخ الحسيب السني علوى بن الشيخ عبد الله بن الشيخ أحمد ، والشيخ علوى بن عبد الله تأدب بأبيه الشيخ أبي الشايخ سلالة المبشر والنبوة، ومعدن العلم والفتوة، أبي علوى عبد الله بن الشيخ أحمد بن عيسي ، والشيخ عبد الله تأدب بوالد. الشيخ الـكمبير سلالة الجحد الأنبيل كمال الدين أحمد بن الشيخ عيسى ، وأحمد بن عيسى هذا هو الذي خرج إلى حضر موت من البصرة ، والشيخ أحمد تأدب بأدب أبيه الشيخ السيد الأمام العَاصَل ، والبحر الكامل مجموع أنواع الحاسن نور الدين على بن الأمام جعفر الصادق ، وبأدب أخيه موسى الكاظم ، بن جعفر الصادق ، والإمام جمهُر تأدب بوالده الشيخ الإمام محمد الباقر ، ومحمد الباقر تأدب بوالده الإمام زين العابدين على بن الحسين ، وعلى بن الحسين تأدب بوالده سبط الرسول

نجل البتول الحسين ، والحسين تأدب بوالده الأمام أميرالمؤمنين على بن أبى طالب وعلى بن أبى طالب وعلى بن أبى طالب والنبى صلى الله عليه وسلم ، والنبى صلى الله عليه وسلم يقول : ( أدبنى ربى فأحسن تأديبى ) ه .

ومنها الطريقة البخارية الشاهية المنسوية إلى جلال الدين البخارى وإلى الشاه عالم .

قال الشيخ فقير الله بن عبد الرحمن الحنفي من ذرية محمد بن الحنفية في كتابه ( قط الإرشاد ) : أخذتها عن الشيخ العلامة المحقق محمد هاشم التتوى عن السيد الشريف الجامع بين كمال الظاهر والباطن السيد محمد سعد الله بن السيد علام محمد الـورتى ، عن شيخه القطب الـكامل ، مظهر النور شاه عبدالشكور ، عن السيد الشريف شاه صوفي الجربجراني ، عن السيد شاه أبي الوقاء ، عن السيد تاج الدين ، عن السيد فريد عالم ، عن شاه عالم ، عن السيد قطب عالم ، عن السيد محمود ، عن السيد جلال الحق والدين البخاري ، المعروف بمخزوم جهانيات، عن السيد أحمد الكبير، عن السيد حسين جلال الدين البخاري الكربير، عن السيد على ، عن السيد جعفر ، عن السيد محمد ، عن السيد محمود عن السيد أحد عن السيد عبد الله ، عن الإمام السيد على الأسقى ، عن الإمام السيد جعفر ، عن الأمام السيد على ، عن الأمام السيد محمد الجواد ، عن الإمام السيد على الرضى ، عن والد، السيد الامام موسى الكاظم ، عن والده السيد الإمام جعفر الصادق ، عن والده السيد الإمام محمد الباقر ، عن والده السيد الإمام زين المابدين ، عن والده السيد الإمام حسين الشهيد ، عن والده الإمام على بن أبي طالب كرم الله وجهه ورضى عنه ، عن مرجع الـكل سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم .

ومنها: الطريقة الشطارية إلا أن فيها الاتصال الروحانى بين الشيخ محمد المغربي، وأبي يزيد البسطامي، وبين أبي يزيد البسطامي، وجعفر الصادق، لاأن

كلا منهما لم يدرك الآخر ، وإنما تلقن من روحانيته ، كما فى ( الجواهر والسمط المجيد وقطب الإرشاد ) وغيرها وساقها محمد بن عبد الرحمن الفاسى فى ( المنح البادية ) مساق الطرق المتصلة من غير تنصيص على الأخذ الروحانى بين المفربى وأبى يزيد البسطامى ، ولا بين أبى يزيد وجعفر الصادق ، فوهم . وأوهم .

الطريق الرابع عن كميل بن زياد عنه ، ومن جهته تتصل الطريقة الكُبروية المنسوبة إلى نجم الدين أحمد بن عمر بن محمد بن عبد الله الخوارزمى المعروف بالكبرى (١) ، فإنه أخذ عن أبى إياس عمار بن ياسر بن محمد بن عماد بن مظهر ، عن جمال الدين أبى المظفر عبد الصمد الزنجاني ، عن أبى الفتوح أحمد بن محمد الفزالي ، عن أبى الفساج ، عن أبى القاسم الكركاني .

(ح)وأخذ نجم الدين الكبرى أيضا عن أبى الحسن إسماعيل بن الحسن بن عبد الله القصرى ، عن محمد بن مالكيل ، عن داود بن محمد المعروف بخادم الفقراء ، عن أبى العباس بن إدريس ، عن أبى القاسم بن رمضان ، عن أبى يعقوب النهرجورى ، يعقوب العبرى ، عن أبى يعقوب النهرجورى ، عن أبى يعقوب النهرجورى ، عن أبى يعقوب السوس ، عن عبد الواحد بن زيد ، عن كميل بن زياد ، عن على على عليه السلام .

وتتصل من جهته أيضا الطريقة المجشتية ، فإن شيخها قطب الدين مودود ابن بوسف الجشتى ، أخذ عن والده أيوسف بن محمد بن سممان . عن والده محمد عن والده سممان عن خاله محمد بن أبى أحمد أبدال الجشتى عن والده أبى أحمد ابن فرشناقه ، عن أبيه . عن أبى إسحاق الشامى . عن ممشاد الدينورى . عن هبيرة البصرى . عن حذيفة المرعشى . عن إبراهيم بن أدهم . عن الفضيل ابن عياض عن عبد الواحد بن زيد . عن كميل بن زياد . عن على عليه السلام .

<sup>(</sup>١) بضم الكاف ثم باء مفتوحة بعدها راء مفتوحة أيضاً .

#### فصل

وقول ابن خلدون : إن الصوفية جعلوا لبس الخرقة أصلا الطريقهم ، كذب منه وافتراء ، فليس هو عندهم شرطا للدخول فيها ، فضلا عن أن يكون أصلا لها، و إنما جعله بعضهم علامة على الانتساب إلى الطريق ، وعتبة على الدخول فيها ، وأ كثرهم أو كثير منهم كالشاذلية والنقشبندية لا خرقة في طريقهم أصلا ،كما بيناه سابقاً ، فقول ابن خلدون كذب منه على الصوفية أو جمل بطريقتهم التي لايختلف اثنان من أهل العلم والأنصاف في أن أصلها العمل بالعلم على وجه الإخلاص ، والأخذ بالعزائم، دون الرخص، وقد ذكر الناس للتصوف حدوداً بلغت الألفين ليس في شيء منها . أن التصوف لبس الخرقة ، بل هي كلم اراجعة كما قال الشيخ زروق إلى صدق التوجه إلى الله تعالى ، واختلاف تلك الحدود . إنما هي وجوه فيه ، وصدق التوجه مشروط بكونه من حيث يرضاه الحق ، بما يرضاه ولا يصح مشروط بدون شرط ، ولا يرض لعباده الكفر . فلزم تحقيق الإيمان ( وإن تشكروا يرضه لكم ) فلزم العمل بالإسلام ، فلا قصوف إلا بفقه ، إذ لا تعرف أحكام الله الظاهرة إلا منه ، ولا فقه إلا بتصوف ، إذ لا عمل إلا بصدق توجه ، - ولا ها إلا بإيمان ، إذ لا يصح واحد منهما بدونه . فلزم الجمع لتلازمهما في الحـكم كتلازم الأرواح للأجساد، إذ لا وجود لها إلا فيها كما لا كال له إلا بها ، ومنه قول الإمام مالك رضى الله عنه : من تصوف ولم يتفقه فقد تزندق ، ومن تفقه ولم يتصوف فقد تفسق ، ومن جمع بينهما فقد تحقق ، فتمزندق الأول ، لأنه قائل بالجبر الموجب لنفي الحسكمة والأحكام، وتفسق الثاني لخلوه عن صدق التوجه الحاجز عن معصية الله تعالى ، وعن الإخلاص المشروط في الأعمال ، وتحقق الثالث لقيامه في الحقيقة في عين تمسكه بالحق ه . فأصل القصوف هو الإيمـان والإسلام ، والعمل بمقتضاها ، بل هو روحهما اللازم لهما ملازمة الروح للجسد ، بحيث يكون وجودهما بعدمه كوجودجسد بلا روح، ولذلك حكم الإمام رضى الله عنه

على الفقيه الذي لم يقصوف بالفسق ، لأن أعماله كايها مبنية على غير إخلاص ٢ وجارية على مقتضى هواه وطبيعته ، لا على هدى الشريعة وما جاءت به ، وقد قال النبي صلى الله عليه و-لم (لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تابعا لما جئت به) وما جاء به هو ما عليه الصوفية رضى الله عنهم ، بدليل أنه يصدر على يديهم من. الكرامات مثل ماكان يجرى على يد الأنبياء من المعجزات. وما ذلك إلا لكمال المتابعة وتمام التمسك بما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم ، ووراثة علمه كما قال. صلى الله عليه وآله وسلم ( العلماء ورثة الأنبياء ) فهم الوارثون وحدهم ، لظهور ما كان عند المورث صلى الله عليه وسلم من الأحوال والأخلاق والأعمال عندهم 4 لا عند الفقياء ، وعلماء الظاهر الذين يظنون أنهم العلماء الوارثون جهلا منهم ، واغترارا وادعاء وافتراء ،فإن من تركذهبا وفضة وياقوتا وجوهرا ظهرتعند بعض أصحابه ، ثم ظهر عند البعض الآخر حديد ونحاس وقصدير ورصاص ، وادعى الـكل أنه الذي ورث ماكان عند صاحبه ، فإن الأول صادق يشهد له العيان. ويصدقه ما بيده من الذهب والجوهر ، والثاني كاذب في دعواه ، لأنه ليس بيده شيء مما كان عند صاحبه ، فالصوفية رضي الله عنها يشهد لوراثتهم وجود التركة عندهم، وهي العمل والتةوي والخشية والزهد والورع والكرم والحلم والصبر والاحتمال وملازمة الذكر والمراقبة وغير ذلك من المقامات التي هي سيرة النبي صلى الله عايه وسلم ، وأخلاقه العروفة في كتب الحديث ، والمروية بنقل الكافة عن الكافة ، لا بنقل الصوفية وحدهم فإن ادعى الفقهاء وعلماء الظاهر أنهم متمكون بذلك أيضاً كما هو الواقع ، كذبهم فراغ اليد من النتيجة فإن الصوفية رضى الله عنهم تظهر على يديهم نتيجة متابعة النبي صلى الله عليه وسلم في تلك. الأعمال والأحلاقِ ، وهي العلم اللدني الذي تتفجر ينابيعه من صدورهم ، دون تعلم ولا مدارسة ، كما قال تعالى ( واتقوا الله ويعلم حكم الله) وهم القوم الذين يعلمهم الله لا غيرهم ، فدل على أنهم المتقون لا غيرهم ، إذ لو كانوا متةين مثلهم ألعلمهم الله

تعالى . كما علمهم . وأيضاً لو اتبعوا النبي صلى الله عليه وسلم لأحبهم الله ( فاتبعوني، يحببكم الله ) ولو أحبيهم الله ، لـكان سمعهم وبصرهم كما في الحديث الصحيح ، ومن كان الله سمعه وبصره ويده ورجله سمع البعيد ، ونظر إلى المغيب ، وجرى على بده ما يعجز عنه البشر ، ومشى برجله إلى مالم يصل إليه غيره ، وصار العالم كله عنده بمنزلة نقطة واحدة ، وهذا إنما يصدر على يد الصوفية رضي الله عنهم . فدل على أنهم الحجوبون الفائزون بكمال المتابعة ، وأن الفقيماء وعلماء الظاهر لاحظ لهم في كمال المقابعة ، و إنما لهم منها الصور الظاهرة . والله تعالى لا ينظر إلى الصور و إنما ينظر إلى القلوب والبواطن ، وبهذا تحقق صدق ما قاله الإمام مالك رضي الله عنه . وأن كل من لم يتصوف من الفقهاء ، فهو فاسق ، والفاسق لا تقبل شهادته السقوط مروءته وانخرام ديانته ، هذا فيمن يكون متظاهراً بالصلاح ، والميل إلى الخير والدين ، فكيف بالفجار من العلماء الذين لا رغبة لهم إلا في الدنيا ، ولا نظر لهم إلا في الأسباب، والطرق الموصلة إليها، ولا شغل لهم إلا بها، نسأل الله السلامة والعافية ، وابن خلدون كان من رؤوس هذه الفرقة مع الفسق الظاهر، والميل إلى الأحداث وخدمة الملوك والأمراء، وبغض أهل البيت الأطيار، وعداوة أهل إلله ، فلا جرم ينطق فيهم بمثل ما نقلناه عنه ، فإن من سخط الله عليه وسقط من عينه ، ابتلاه بالوقيعة في الصوفية الذين هم صفوة الله من خلقه ، وألتي في قلبه عداوتهم حتى يبارزهُ بالحاربة ، ويلقى الله عالى على ذلك نعوذ بالله من الخذلان .

# فصل

ولو كان لبس الخرقة أصل طريق الصوفية كما يقول ابن خلدون ، لكان جل الرواةوأهلالحديث صوفية فقد ابسالخرقة أمم لايحصبها إلاخالقها ولا يحيطبها إلا ربها ، من القرن السادس إلى وقتنا هذا ، بل ابسها حتى أشدالناس عداوة للصوفية ، وأكثرهم إنكاراً عليهم، وطعنا في طريقهم ، كما يعلم من كتب الرجال وتواريخهم ، ورواة السنن والمسانيد ومعاجم التأخرين واثباتهم ، وفهارسهم ومسلسلاتهم ،

وقد لبسها الحافظ ابن حجر من يد جماعة كما في ( معجمه ) وألبسها أيضًا لجماعة ،مع طعنه فيها، وجزمه بانقطاع سندها. وكونه من أبعد الناس عن التصوف والصُّوفية وكذلك تلميذه الحافظ السخاوى ، بل ولبسها من هو أشد الناس عداوة للصوفية منهما كالذهبي وأمثاله ، فلوكانت هي أصل طريق التصوف والتخلي كما يقول ابن خلدون ، لكان هؤلاء من مشايخ الصوفية ، ويكفى في بطلان هذا سماعه . ، قال الحافظ السخاوي في ( المقاصد الحسنة ) قال : شيخنا يعني الحافظ : إنه ليس في شيء من طرقها ما يثبت ، ولم يرد في خبر صحيح ولا حسن ولا ضعيف أن النبي صلى الله عليه وسلم ألبس الخرقة على الصورة المتعارفة بين الصوفية لأحد من أصحابه ، ولا أمر أحدا من أصحابه بفعل ذلك إلى آخر ما سبق عنه . ثم قال: ولم ينفرد شيخنا بهذا ، بل سبقه إليه جماعة حتى من لبسها وألبسها كالدمياطي والذهبي والهكاري وأبى حيان والعلائي ومغلطاي والعراق وابن الملقن والأبناسي والبرهان الحلمي وابن ناصر الدين وتكلم عليها في جزء مفردا وكذا أفردها غيره ممن توفى من أصحابنا، وأوضحت ذلك كله مع طريقها في جزء مفرد، بل وفي غيره من تآليفي ، هذا مع إلباسي إياها الجماعة من أعيان الصوفية امتثالا لإلزامهم لي بذلك حتى تجاه الـكعبة المشرفة تبركا بذكر الصالحين ، واقتفاء لمن أثبته من الحفاظ المعتمدين ه.

وقال أيضاً في كتابه ( الجواهر المكللة في الأخبار المسلسلة) وكنت بحمد الله من ابست الطاقية الصوفية من جماعة كثيرين منهم الإمام الزاهد الحبر مفيد المقاهرة الزين رضوان المقرى. الحافظ بلباسه لها من الشيخ الرحلة (۱) المصدر محمد بن محمد البكرى، بلباسه لها من القطب أبي بكر محمد بن أحمد القسطلاني ، بلباسه لها من الإمام الشهاب أبي حفص السهروردي ، بلباسه لها من قطب الأقطاب المحيوى الشهاب أبي حفص السهروردي ، بلباسه لها من قطب الأقطاب المحيوى

<sup>(</sup>١) بضم الراء المشددة وفتح الحاء واللام .

أبي محمد عبد القادر بن أبي صالح السكيلاني، بلباسه لها من أبي سعد المبارك بن على المخرى، وهو من أبي العسن على بن أحمد اله كارى، وهو من أبي الفرج الطرسوسي، وهو من أبي الفضل عبد الواحد التميمي، وهو من والده عبد العزيز، وهو من أبي بكر الشبلي، وهو من سيد الطائفة أبي القاسم الجنيد البغدادي، وهو من خاله أبي الحسن السرى السقطي، وهو من أبي محفوظ معروف المسكر خي وهو فيما يزعمه الصوفية من أبي سلمان داود بن نصير الطائي، وهو كذلك من أبي محمد حبيب العجمي، وهو فيما هو ممكن من الإمام أبي سعيد الحسن البصرى وهو فيما عند الصوفية من على بن أبي طالب رضي الله عنه، قال: و إنما أثبت هذا تبركا بذكر الصالحين، واقتفاء لكثير من أئمة الحديث الماضين ه.

وقال ابن الصلاح فيما نقله عنه الحافظ السيوطى في (زاد المسير) ولى في الخرقة إسناد عال جدا ، ألبسنى الخرقة أبو الحسن المؤيد بن محمد الطوسى ، قال أخذت الخرقة من أبى الأسعد هبة الرحمن بن عبد الواحد بن أبى القاسم القشيرى، قال : أخذت الخرقة من جدى الإمام أبى القاسم ، وهو أخذها من أبى على الدقاق وهو أخذها من أبى القاسم إبراهيم بن محمد بن حمويه النصر اباذى ، وهو أخذها من أبى بكر الشبلى ، بسنده السابق .

وقال الحافظ شمس الدين بن الجزرى فى (أسنى للطالب بمناقب على بن أبى طالب) لبست الخرقة المباركة من يدشيخى وأستاذى الشيخ الصالح المسند المعمر أبى حفص عمر بن الحسن بن زيد بن أميلة المراغى ، ثم الحلبى ، ثم المزى ، فى يوم الثلاثاء ثامن عشر شوال سنة اثنتين وسبعين وسبعمائة وأخبرنى أنه لبسها من يد شيخه الإمام العلامة الزاهد العارف العابد الناسك عز الدين خطيب الخطباء أبى العباس أحمد بن الشيخ الإمام العالم الصالح الزاهد محى الدين إبراهيم بن عمر ابن الفرج بن أحمد بن شابور الواسطى الفاروثى ، شيخ القراءات والتفسير والتصوف فى سنة تسعين وستمائة ، وللشيخ عز الدين المذكور فى خرقة التصوف ثلاث طرق فى سنة تسعين وستمائة ، وللشيخ عز الدين المذكور فى خرقة التصوف ثلاث طرق

أحدية و قادرية و سهر وردية. فأما الأحمدية فإنه لبسها من يد والده الشيخ محى الدين إبراهيم المذكور، وهو لبسها من يد والده الشيخ أبى حفض عربن الفرج، وهو لبسها من يد شيخة و مربيه الشيخ الصالح الإمام العالم سيد مشايخ زمانه سيدى أحمد ابن الشيخ أبى الحسن على بن أحمد بن يحيى بن حازم بن على بن رفاعة المغربي المعروف بابن الرفاعي ، رحمه الله عليه . وأما القادرية فإنه لبسها من يد شيخه الإمام شيخ العارفين و إمام السالكين شهاب الدين أبى حفص عربن محمد بن عبد الله المعروف بعمويه (١) بن سعد بن الحسين البكرى السهر وردى ، وهو لبسها من يد الشيخ الإمام العالم السيد الكبير صاحب المواهب والكرامات والمجائب الفاهرات أبى محمد عبد القادر بن أبى صالح موسى جنكى دوست ابن عبد الله بن يحيى الكيلاني ، وأما السهر وردية ، فإن الشيخ شهاب الدين السهر وردى رحمة الله عليه لبس من يد شيخه وعمه الشيخ الإمام العارف الكيير ضياء الدين أبى النجيب عبد القاهر ، ثم ذكر سنده السابق إلى الجنيد ، ثم إلى النبي صلى الله عليه وسلم .

وقال الحافظ السيوطى فى (زاد المسير): ذكر سندى بلبس الحرقة وتلقين الذكر، لبست الحرقة عن الشيخ الإمام العالم الصالح كال الدين محمد بن عمد بن عبد الرحمن الشافعى المعروف بابن إمام الكاملية تجاه الكعبة الشرفة فى شوال سنة تسع وستين وثمانمائة، وأجاز لى أن ألبسها من شئت وكتب لى خطة بذلك، وأخبرنى أنه لبسها من الشيخ شمس الدين محمد بن محمد الجزرى، وهو لبسها من الشيخ زين الدين أبى حفص عمر بن الحسن بن أميلة المراغى، إلى آخر ما سبق عنه.

وقال الحافظ تقي الدين الغاسي في ( ذيل التقييد في روا: السنن والمسانيد ) في.

<sup>(</sup>١) بفتح الميز وضم الم وفتح اليا. بعد هاء ساكنة .

ترجمة محمد بن أحمد الرفا: ولبس خرقة التصوف من العز بن جماعة ، وأبى الحزم القلانسي ، والعفيف اليافعي ، والصدر اليدومي ، وناصر الدين الفارق ، والشيخ خليل المالكي ، والشيخ حيدر الفارسي ، وألبسها عنهم .

وقال فى ترجمة قطب الدين محمد بن أحمد القسطلانى وسمع على الشيخ شهاب الدين عمر السهروردى ، كتاب (عوارف المعـــارف) ولبس منه خرقة التصوف ه.

وقال ابن حجر الهيتمى فى ( فهرسته ) : حكى القاج السبكى فى طبقاته عن القاضى عز الدين الهـكارى بن خطيب الأشمو نين فى مصنف ذكر فيه سيرة الشيخ عز الدين بن عبد السلام : أن الشيخ عز الدين لبس خرقة التصوف من الشيخ شهاب الدين السهروردى وأخذ عنه ه .

وقال قبل ذلك: ذكر طريق القوم السالمين من المحذور واللوم ، في تلقين الذكر ، ولبس الخرقة جريا على قاعدتهم في ذلك . أخذت ذلك عن جماعة كثيرين من أثمة الطريق الجامعين بين العلوم الظاهرة والباطنة ، والأحكام والحلم ، والحقائق الموجودات ، المتحركة والساكنة . لكن منهم من غلب عليه الأول كشيخنا العارف الحقق الشمس بن أبي الجمائل ، ومنهم من غلب عليه الثاني كأشياخنا الثلاثة السابقين ، يعني شيخ الإسلام زكريا الأنصاري وعبد الحق السنباطي والحافظ جلال الدبن السيوطي ، نعم شيخنا زكريا ممن تربي بتربية القوم ، فتلقن الذكر ، ولبس الخرقة ، واختلي وجاهد نفسه إلى أن أشرقت عليه أنوار القبول ، وخضعت لديه من أكابر العلماء الفحول ، ولقد قال يوماً لشيخه العارف السراج النبتيتي ، وكان الخضر يجتمع به كثيراً : يا مولاي لعلم تجمعوني على الخضر فقال حتى أستأذنه ، ثم سأل شيخه هل اجتمعتم بالخضر ؟ وما الذي غل أحر ها كو في أمرى ؟ فقال : استأذنته لك في أنك تجتمع به ، فقال : إلى الآن

ما جاء إبان الاجتماع ، أنه رجل صالح ، قال شيخنا زكريا : أخذت طريق القوم وتلقنت ولبست الحرقة من السادة المنتدبين للإرشاد والإفادة ، وذكر أسماءهم ، لكنا نقتصر على بعضهم إيثاراً للاختصار ، وهو العارف السراج النبتيتي السابق ذكره أيضاً ، قال : أخذت ذلك كله عن الجمال بن أبي المحاسن يوسف بن الصفي ، عن التاج محمد العجمي ، عن قطب الوقت سيدي يوسف المعجمي الكوراني ، والتاج محمد العجمي ، عن قطب الوقت سيدي يوسف المعجمي الكوراني ، (صاحب الزاوية المشهورة بقرافة مصر ) وقبره مشهور بها مجرب لإجابة الدعاء عنده ، بل قيل إنه يربي وهو في قبره ، ولقد رأينا من انقطع بتلك الزاوية سنين عديدة ، فلاحت عليه لوائح أهل الطريق ، وكثرت أتباعه ، وسيدي يوسف أخذ عن النجم محمود الأصفهاني ، عن المخلفري ، عن النجيب على بن برغوش عن النجم محمود الأصفهاني ، عن المنظوردي ، بإسناده .

قال: ومن طرق شیخنا زكریا فی ذلك : أنه أخذ ذلك عن أحمد الدمیاطی الشهیر بالزلبانی ، وهو عن الزین الشبرشتی الشهر بالزلبانی ، وهو عن الزین الشبرشتی القاهری ، عن سیدی یوسف العجمی ، إلی آخر السند للذكور ه .

وقال القسطلاني في الواهب اللدنية بعد نقل كلام شيخه السخاوي في الخرقة ما نصه : نعم ورد لبسهم لها مع الصحبة المتصلة إلى كميل بن زياد ، وهو صحب على بن أبي طالب من غير خلف في صحبته له بين أئمة الجرح والتعديل ، وفي بعض الطرق انصالها بأويس القرني ، وهو اجتمع بعمر بن الخطاب وعلى بن أبي طالب ، وهذه صحبة لا مطعن فيها ، وكثير من السادات يكتفي بجرد الصحبة كالشاذلية وشيخنا أبي إسحاق المتبولي ، وكان يوسف العجمي يجمع بين تلقين الذكر وأخذ العمود واللبس ، وله في ذلك رسالة ( ريحانة الفلوب ) قرأتها على ولد ولده العارف بالله تعالى المسلك سيدي على مع إلباسه لى الخرقة والتلةين والعمد ، وللشيخ قطب الدين القسطلاني ( ارتقاء الرتبة في اللباس والصحبة ) ه.

وقال الشيخ أبو عبد الله محمد بن سليمان الروداني في ( صلة الخلف بموصول

السلف) سلسلة البس الخرقة الصوفية طرقها كثيرة متشعبة . أفردها بالتصنيف ابن أبي الفتوح المطلوسي الصوفي ، وسماه ( جمع الفرق ارفع الخرق) اقتصر منها على الخرقة المدينية : نسبة إلى أبي مدين الغوث ، فأقول : لبست الخرقة الصوفية المدينية من يد شيخنا أبي عثمان الجزائري ، قدس الله روحه ، وأكبر ظني أن الذي قاله لى عند ذلك خالدة تالدة ، لا تباع ولا توهب ، وهو لبسها من يد شيخه أبي عثمان المقرى ، وهو لبسها من يد أبي العباس أحمد بن حجى (١) الوهراني ، وهو لبسها من يد أبي العباس أحمد بن حجى (١) الوهراني ، وهو لبسها من يد أبي سالم سيدى إبراهيم التازي ، وهو لبسها من يد أبي المنتح محمد بن أبي بكر بن الحسين المراغي المدني ، بالمسجد النبوى ومن يد سيدى صالح بن محمد بن موسى الزواوي .

أما المراغى فلبسها من يد أبى المعروف إسماعيل بن إبراهيم الجبرتى ، وهو من يد الشيخ الضجاعى ، من يد برهان الدين العلوى ، عن أبى العباس أحمد بن إبراهيم بن الجماس ، عن أبى الفضل القاسم بن سعد بن محمد العذرى ، عن الحافظ أبى عبد الله يوسف الخلاسى ، عن أبى بكر محمد بن يوسف بن مسدى الأزدى عن أبى أحمد جعفر بن عبد الله بن سيديونه الخزاعى .

وأما الزواوى فلبسها من يد المعمر محمد بن مخلص الطيبى ، من الشيخ مفلطاى بن قليج ، من أبى عبد الله العريان ، من والده الشيخ جماعة الطويل الناصرى ، من الشريف أبى محمد التاجورى ، من القطب أبى محمد صالح ، وهو والخزاعى من يد الغوث الفرد الجامع أبى مدين شعيب بن الحسن القطنيانى ، إلى آخر سنده السابق . وقد لبسها من يد الرودانى جماعة منهم عبد الله بن سالم البصرى كافى ثبته .

وقال أبو سالم العياشي في ( مسالك الهداية إلى معالم الرواية ) البسني سيدى أبو مهدى عيسى الثمالبي كما لبس هو من العالم الحجة أبى عثمان سعيد بن إبراهيم الجرائري بسنده السابق عند الروداني .

<sup>(</sup>١) بفتح الحاء وكسر الجيم المشددة .

وقال أبو عبد الله محمد بن عبد الرحن الفاسى ( في المنح البادية ) في الخاتمة التي عقد البسنيما السيدان الشريفان أبو العز السلاوى ، وأبو الجمال الجزائرى ، وها عن أبى عثمان سعيد الشريفان أبو العز السلاوى ، وأبو الجمال الجزائرى ، وها عن أبى عثمان سعيد ابن إبراهيم قدورة ، وهو من سيدى سعيد بن أحمد المغربي ، وهو من سيدى أحمد حجى الوهرانى ، وهو من الولى الشهير سبدى إبراهيم التازى ، دفين وهران المتوفى سنة ست وستين وثمانمانة وهو من العارف سيدى صالح بن محمد أبن موسى الزواوى ، وهو من أحمد بن محمد بن محمل الطيبى ، ومن محمد ابن أبدمر ، وها من شرف الدين العادلى ، وهو من ناصر السنة عبد الله بن شجاع ابن القاسم الممدى ، وهو من أبى عبد الله محمد بن إبراهيم بن عبد الواحد بن على ابن سرور انقدسى ، وهو من أبى عبد الله محمد بن إبراهيم بن عبد الواحد بن على ابن سرور انقدسى ، وهو من الشيخ عبد القادر الجيلى ، ثم ذكر طرقا في نحو الن سرور انقدسى ، وهو من الشيخ عبد القادر الجيلى ، ثم ذكر طرقا في نحو

وقال المقرى في ( أزهار السكامة في أخبار العامة ) وقد ذكر ابن فهد في مؤلف له ، سنده في إرخاء العذبة ، ولبس الخرقة ، وتلقين الذكر . فقال : لقنني الذكر وألبسني العذبة في عمامة لفها بيده المباركة سيدى الشيخ محمد بن عراق ، وقال لى : تلقنت الذكر ، وأخذت العذبة من القطب سيدى الشريف زين الملة والدين أبي الحسن على بن ميمون الفاسي ثم الصالحي الحسني المالكي ، وهو أخذ ذلك عن أستاذه صاحب الكرمات سيدى أبي المباس أحمد بن محمد التباسي التونسي المغربي ، وهو أخذ عن المياس أحمد بن أبي التونسي المغربي ، وهو أخذ عن الشيخ عبد الوهاب الممندي وهو أخذ عن الشيخ عبد الوهاب الممندي وهو أخذ عن مشايخ أجلاء ، مكملين ، هنديين ، وسعديين ، وهم أخذوا عن الشيخ القدوة أبي مدين شعيب التلمساني ، فذكر سنده السابق .

قال المقرى: كتب لى هذا السند من هذا الطريق إلى شيخه عبد الوهاب الهندى سيدى الشنخ الأستاذ الشهير أبو الغيث القشاش التونسي ، رضوان الله عليه ،

وقد ألبسنى قلنسوته وجبته ، ولم أر وجبه ، ولكن سمعت كلامه ، لكونه حين قدمت تونس المحروسة ، كان لا يظهر للناس ، وقد كتيت ذلك في غير هذا للوضع ، وممن لبست منه الخرقة سيدى الشيخ أحمد بن أبى الفاسم الهروى التادلى ، بحضرة مراكش ، سنة عشر وألف ، عن شيخه الخروبى الطرابلسى ، عن شيخه الحروبى الطرابلسى ، عن شيخه الحروبى الطرابلسى ، عن شيخه الحروبي الطرابلسى ،

ولنعد إلى كلام ابن فهد فنتول:

قال ابن فهد بعد أن ذكر السلسلة المتقدمة ، ما صورته : هذه السلسلة جليلة المقدار عظيمة الافتخار ، متضمنة لجماعة من العلماء والصوفية الكبار ، لكن في كثير من رواتها جهالة ، وغير ذلك مما لا يعرج عليه في مثل هذه الحالة ، وإنما القصد التبرك بها ، والاقتداء بمن أخذها من أعيان الصوفية أرباب الولايات ، والأحوال السنية ، وكلهم متفقون عليها ، لا يختلف اثنان فيها ، ولها طرق كثيرة ، بروايات شهيرة ، مذكور في بعضها : أن النبي صلى الله عليه وسلم أخذ عن جبريل عليه السلام ، وهو أخذ عن الله تبارك وتعالى ، فقيل لأحد رواتها سيدى الشيخ القطب الرباني عبد القادر الجيلاني ، نفع الله به : ما أخذ عنه ؟ قال : العلم والأدب .

وسئل الحافظ قاضى القضاة بمكة المشرفة جمال الدين محمد بن عبد الله بن ظهيرة القرشى الشافعي رحمه الله تعالى ، عن لبس الخرقة المتداولة بين طائفة الصوفية ، وهل لها أصل في الشرع ؟ أم لا ؟ وهل سندها متصل بالنبي صلى الله عليه وسلم اتصالا محكوماً به ؟ أم لا ؟ وغير ذلك مما يذكر في الجواب .

فأجاب: لبس الخرقة أمر مشهور معمول به من زمن السلف إلى اليوم ، ولها أصل في الشرع ، وهو: أن النبي صلى الله عليه وسلم خلع بردته على كعب ابن زهير لما أنشده قصيدته المشهورة التي أولها ( بانت سعاد ) كما ذكره أهل السير وغيرهم ، وقد ألبس النبي صلى الله عليه وسلم غير واحـــد من الصحابة

كمبدالرحمن بن عوف رضى الله عنه ، ومن تتبع مثل ذلك وجده كمثيرا في رجال ونساء ، ولم يزل أكابر الصوفية والعارفون بالله ، يستعملونها كمعروف والسرى والجنيد وغيرهم من المتقدمين والمتأخرين ، كسيدنا الشيخ قطب الأولياء سيدى. عبد القادر الجيلاني ، والإمام أبي النجيب السهروردي ، وقبلهما الإمام أبو حامد الغِزالي ، وشيخه أمام الحرمين ، وغيرهم ممن لا يحصي كثرة ، وهي عمل الناس في الأقطار ، على اختلاف الأعصار ، بها يتبركون ، ولها يستعملون ، ولهم فيها ا طرق كثيرة صحيحة متصلة بأرباب الولايات ، والأحوال السنية ، وأعيان الصوفية ـ وكليهم متفقون عليها ، لم يختلف فيها اثنان فيما عامت فمنكرها غبي جامد ، وما للفقهاء الجامدين والـكلام في ذلك؟ وطريق معروف عن مولانا السيد أبي الحسن الرضي متصلة عن آبائه السادة الأكرمين ، وهي واضحة ، وأما طريق الحسن البصري عن على رضي الله عنه ، فأهل الحرمين ينكرون سماعه منه ، وروايته عنه ، لعدم اتصاله به ، و إن كان ممكنا . وأما أهل الطريق ، فمتفقون. عليها ، ومن زعم أنها بدعة ، فقد أخطأ الطريق ، وهي موجودة في الصدر الأول. ونجوز روايتها بالأسانيد، ولا مانع من ذلك ، بل ينبغي لمريد الخير أن يرغب في ذلكُ ، لتحصل له بركة السادة أولياء الله الصالحين ، ويحصل له الاتصال بهم ، والانتظام في سلكهم، نفع الله بهم ، وقد لبسناها ولنا فيها طرق كثيرة ، وكذلك مشايخنا العلماء ومشايخهم ، وعلى ذلك عمل الناس فى ديار مصر ، والشام والعراق ، وخراسان ، والغرب وسأتر بلاد الإسلام ه

وقال: أبو الحسن على بن إبراهيم البوتيجي في ( السمط الجيد للطالب الجيد) ألبسني شيخنا الشهاب أحمد العجمي ، وهو لبسها من الشيخ أحمد السحيمي ، ولقنني الذكر وألبسني طاقيته شيخنا شرف الدين الأنصاري ، بحق أخذه عن جده الشيخ الصالح المسندمي الدين ، بأخذه عن جده لأبيه جمال الدين

بأخذه عن والده شيخ الإســـلام زكريا الأنصــارى ، قال شيخ الإسلام زكريا الأنصارى تـ أخذت عن غير واحد من السادة ، منهم أو حد الجماعة القائم في النصيحة بين المباد، بما استطاع، الشمس أبومحمد عبد الله بن محمد بن عمر الواسطى الأصل الغمري . والشهاب أبو العباس أحمد بن على بن موسى الأنصاري . والشمس أبو الفتح محمد بن أحمد بن أبي بكر القوى . والسراج أبو حفص عمر بن على النبتيتي . والشهاب أحمد بن الفقيه على بن محمد بن تميم الدمياطي الشهير بالذلباني . والزين أبو الفرج عبد الرحمن بن على بن إسحاق بن محمد التميمي الخليلي الشافعيون. وهم مفترقون بالقاهرة . إلا النبتيتي . فبزاويته بقرب خانكة سر يافوس . نفعنا الله ببركاتهم . وتلقنت الذكر . ولبست الخرقة جريا على قاعدتهم في ذلك . ممن عدا الأول . وأذنوا لي في التلقين والإلباس ونحو ذلك . بأخد الأول عن الشيخ أبي العباس أحمد الزاهد . والثاني والثالث عن الشيخ برهان الدين إبراهيم بن عمر بن محمد الانقاوي . والرابع عن الشيخ جمال الدين أبي المحاسن يوسف الصفي . والخامس عن الزين أبي بكر بن محمد ابن محمد على الخوافي وعبدالهزيز الغزنوي . والسادس عن الشيخ شهابالدين . أبي العباس أحمد بن محمد الناصح . بأخذ الزاهد عن الشهاب الدمشقي . وهو عن عبد الرحمن الشرفي . وهو عن عبد الرحمن الروذباري . وهو عن على الألاء وهو المجد البغدادي . وهو عن النجم أبي الجناب أحمد بن عمر بن محمد عرف بالبكرى . وهو عن عثمان . وبأخذكل من الخوافي والغزنوي والأنقاوي عن الزين عبد الرحمن بن محمد بن عبد الرحمن بن عبد السلام القرشي الشبرتيشي ثم القاهري . وبأخذ الصفي عن كل من الشيخين التاج أبي عبد الله محمد بن أبي المحاسن يوسف بن عبد الله بن عمر بن على بن خضر الكوراني العجمي ، بل وبلغني أن الشيخ يوسف الصني اجتمع به ، فلعله أخذ عنه ، بأخذه عن النقيه حسن الشمشيري ، والنجم محمود الأصفهاني ، بأخذ أولها عن ثانيهما ، وكذا عن ( ١٦ - البرهان الجلي)

البدر محمود الطوسى ، وها عن النور عبد السلام الطنزى ، وهو عن النجيب على بن برغوش الشيرازى بسنده السابق ه .

وقال أبو الفيض محمد مرتضى الزبيدى فى (الفوائد الجليلة بتعليق مسلسلات عقيلة ) لبست الطاقية والقميص من يد شيخى الشيخ عبد الخالق بن أبى بكر، وهو لبس من ابن عقيلة بسنده .

ولبست أيضاً من شيخى السيد وجيه الدين عبد الرحمن العيدروس ، وشيخى السيد سليان بن يحيى بن عمر الأهدل الحسينى ، وهما لبسا من يد السيد وجيه الدين عبد الرحمن بن عبد الله بلفقيه (۱) الحسينى التريمي ، قال الثانى : إجازة مكانبة من بلده إلى زبيد ، وهو لبس من القطب السيد عبد الله بن علوى باحداد ، بسنده .

ولبست من شیخی محمد بن الطیب الفاسی ، وشیخی إسماعیل بن عبد الله النقشبندی ، وهما لبسا من السید عمر البار ، وهو لبس من ید السید باحداد ، بسنده .

الله على بن عبد الله صاحب سورة إجازة مكاتبة بسنده .

ولبست من يد السيد الوجيه عبد الرحمن بن مصطفى العيدروس ، والحسين ابن عبد الرحمن بن محمد العيدروس ، وهو من شيخه على بن عبد الله صاحب سورة ، بسنده .

<sup>(</sup>۱) بفتح الباء وسكون اللام ، وهذه الباء فى لفــة حضرموت تفيد مـنى : آل فلان .

سند آخر فی إلباس الخرقة القادرية : لبست من شیخی عبد الخالق ، وهو البس من ابن عقیلة وهو لبس من قاسم بن محمد البغدادی ، من شیخه السید علی القادری ، بسنده .

ولبست من يد السيد عماد الدين محمد ، وهو لبس من يد جده السيد أبى عبد الله محمد ، وهو من يد السيد ياسين الحموى ، من يد والده السيد عبد الرزاق ، من يد والده السيد شرف الدين بسنده .

ولبست من يد السيد على بن موسى بن شمس الدين الحسيني ، وهو لبس من يد الشيخ عبد الغني النابلسي ، وهو لبس من يد السيد ياسين بسنده .

ولبست من يد السيد محمد أبى بكر بن عبدالرحيم الحسيني البغدادي ، وهو من يد الشيخ قاسم البغدادي بسنده .

ولى طوق فى إلباس الخرقة القادرية غير ما ذكره ابن عقيلة ، فمن العوالى : أنى لبست من الشيخ الزاهد محمد بن عبد الكريم القادرى المدنى ، من يد شيخه عبد النبى البصرى ، من محمد صادق ، من محمد قاسم ، من عبد النبى البصرى ، من الشيخ حسين البصرى ، من محمد صادق ، من الشيخ خريب الله ، المعمر أربعائة سنة ، من الشيخ داود الهداد ، من الشيخ القطب عبد القادر الجيلانى ، قدس الله سره .

ويلى ذلك أنى لبست من يد السيد محيى الدبن نور الحق الحسينى المسكى ، من السيد سعد الدين غلام محمد ، من يد المعمر السيد عبد الشكور الحسينى ، من يد المعمر السيد شاه مسعود الأسفراينى ، ثم ذكر سند آخر مسلسلا بالأهدلييس .

قلت: وإنما لم أذكر سند الأصل الذي هو مسلسلات عقيلة ، لأنه لم يقع له ذلك بشرطه ، إنما رواه بالإجازة ، فإنه قال : أخذت الإجازة والإلباس

بالمراسلة والمسكاتبة ، عن السيد الجليل ، والسند المثيل ، العلامة القدوة الحقق السيد عبد الله بن علوى الحداد ، وهو أخذ ولبس من مولانا العارف بالله السيد محمد بن علوى باعلوى ، نزيل مكة المسكرمة ، فذكر سنداً مسلسلا بالسادات العلويين .

ثم قال : وسند آخر بالمكاتبة أيضاً : ألبست الخرقة من السيد الجليل ، والسند المثيل ، العارف الكبير ، الولى الشهير ، السيد على بن عبد الله العبدروس ، الساكن بندر سورت من أرض الهند ، وصورة ما كتبه لى ، ثم ذكر نص إجازته .

#### فصل

فهذا ما يتعلق بالخرقة وسماع الحسن من كلام ابن تيمية ، وابن خلدون . وأما ما يتعلق بالأبدال ، والمهدى المنتظر ، والطعن فى الصوفية من كلام ابن خلدون ، فسنفرد لكل من المسائل الثلاثة كتاباً خاصاً إن شاء الله تعالى ، وقد سبق ردى على ابن خلدون طعنه فى أحاديث المهدى فى كتاب سميته ( إبراز الوهم المكنون) وهو مطبوع (۱) ، وسنعود للكتابة فيه مرة أخرى ، إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>١) بدمشق بمطبعة الترقى سنة ١٣٤٧ ، وجدير لهم بأن يعاد طبعه كأهمية فائدته وللشوكانى كتاب مطبوع فى الهند، بين فيه تواتر أحاديث الهدى ونزول عيسى عليه السلام والدجال . أما حديث الأبدال ، فهو ثابت صحيح مخرج فى سنن أبى داود وغيرها من كتب السنة ، واشتهر فى زمن السلف ووصف به كثير منهم ، قال قتادة : لا نشك أن الحسن البصرى من الأبدال . وقيل فى حماد بن سلمة : إنه من الأبدال . لأنه تزوج نحو مائة امرأة فلم يولد له. ومن علامة الإبدال أن لايولد لهم =

والحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد خاتم النبيين ، وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين ، والحمد لله رب العالمين م

<sup>=</sup> وقال إبراهيم الخواص في الإمام الشافعي : إنه في الأبدال ، ومن أطلع على كتاب تهذيب التهذيب والميزان ولسانه لوجد أسماء كثيرة نحو كراستين وصفوا بالإبدال وللحافظ السخاوى يضعف حديث الأبدال لكنه اعترف مع ذلك باشتهار استعال هذا اللفظ بين السلف وهلم جرا ، وهذا كاف في تصحيحه لو أنصف وتأمل ، لأن من اللفظ بين السلف وهلم جرا ، وهذا كاف في تصحيحه تلقى الأمة له بالقبول ، القرر في علمي الحديث والأصول ، أن الحديث الضعيف يصححه تلقى الأمة له بالقبول ، كديث تلقين الميت ، ولا وصية لوارث ، أخذ بهما الأئمة ( رحمهم الله تعالى ) مع ضعفهما ، لتلقى الأمة لهما بالقبول ، فكذلك حديث الأبدال ، ثم كيف سها السخاوى عن حديث أم سلمة في سنن أبي داود ، وفيه ذكر الأبدال بإسناد صحيح ؟ 1 وهذا عن حديث أربنا كتابته ، راجين التوفيق من الله تعالى ، والحمد الله رب العالمين .